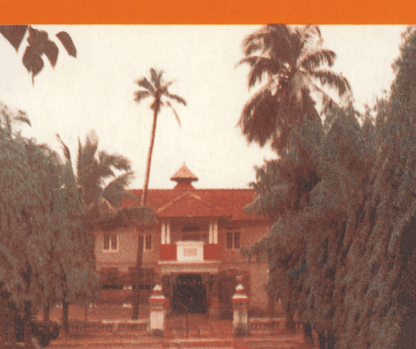
मनाचे श्लोक ಮನಾಚೆ ಶ್ಲೋಕ MIND'S PSALMS



# ಮನಾಚೆ ಶ್ಲೋಕ MIND'S PSALMS

मनाचे श्लोक

# मनाचे श्लोक ಮನಾಚೆ ಶ್ಲೋಕ MIND'S PSALMS

Marathi Original by Samarth Ramdas Kannada Transliteration English Translation



2000

## 'मनाचे श्लोक' ह्या पुस्तकाचें संस्करण परमपूज्य श्रीमत् सद्योजात शंकराश्रम स्वामीजी हांगेत्या बंगळूर शहरांतु जांवच्या तृतिय पट्टाभिषेक दिनाच्या प्रसंगारी प्रकाशित केल्यां.

प्रथम आवृत्ती : १९५३ पुनर्मुद्रण : २४ फेब्रुआरी २०००

🔘 २०००, श्री चित्रापूर मठ, शिराली

कै. एच. शंकर राव हान्ने १९५३ सालांतु प्रसिद्ध केल्लेल्या आवृत्तीवैल्याने पुनर्मुद्रण

मुद्रकः कृष्णा शंकर करवार, रेखा डिझाइन ॲण्ड प्रिण्ट सर्व्हिसेस १७/१२ तालमकीवाडी, ताडदेव, मुंबई ४०० ००७ मुद्रणस्थळः मौज प्रिटिंग ब्युरो, मुंबई ४०० ००४ प्रकाशकः गुरुदत्त विठ्ठल भट, मानद चिटणीस, स्थायी समिती, श्री चित्रापुर मठ, शिराली ५८१ ३५४

## परम पूज्य श्रीमत् सद्योजात शङ्कराश्रम स्वाम्यांगेलो शुभसन्देश्

South Salpajor Shankarakan



DESCRIPTATA MEN SHIND SA KARMAKA NOA

''श्री गुरुभ्यो नमः''

मनाचे श्लोक of Samartha Ramdas is the solace of countless seekers of God. His counsels to the mind are simple and practical. Their poetic lilt makes it easy to commit them to memory. Late Hattiangdi Shankar Rau (HSR, in short) had published his English translation along with Marathi original and Kannada transliteration years ago. The valuable recketbook was long out of print and it was felt that a reprint is very timely. A devotee, who does not wish to be named, readily offered to meet the costs and hence, this publication.

Present generation knows very little about HSR and so, a few words about him will not be out of place. Our Parama Guru, Swami Anandashram, used to speak of three Shankars in our community. They were Justice K. Shankarnarayan Rao, HSR and A. V. Shankar Rao. Swamiji endearingly called HSR a 'holdall' because he would do any work entrusted to him by the Guru with utmost devotion, dedication and diligence.

HSR came on the scene at a very critical juncture. Our Math was bankrupt. Debts were mounting steadily and no solution was in sight. Bhandikere Math was on the verge of collapse. A stray remark by Swamiji that its reconstruction would need Rs. 28,000 touched HSR to the quick and pat came his T.M.O. for this amount. In 1928 this was, indeed, a princely sum and, the story goes, the local postoffice was hard put to raise this amount for handing over to Swamiji.

HSR retired as the Controller of Currency (equal to present Governor of Reserve Bank) and his monetary sagacity came in for good application. From 1932 began his tryst with Shri Chitrapur Math as President of the Standing Committee. He established a Math Reconstruction Fund with a target of Rs.1 lakh.

This target was achieved in 1937 and all the debts of the Math were wiped off. As Gopal, HSR's son, puts it in his 'Anandi-Ananda' (page 55): "The five years from 1932 to 1937 constitute a brilliant saga of human endeavour that turned an impending disaster into glorious permanency." The section entitled Chronology in 'Anandi-Ananda' sheds more light on HSR's tenure and the significant landmarks therein.

This reprint is a tribute to HSR. मनाचे श्लोक was his constant companion. It is our wish that this book receives a very wide reception and assists you in your Godward journey.

सद्योजातशहुरशश्रमः

Magha Kr. 5, Sha. Shaka 1921 (24 February, 2000)

### **PREFACE**

The Manache Shloka or Mind's Psalms of Samarth Ramdas is a short, simple, practical and popular guide to aspirants on the spiritual path. In Marathi religious literature, it is reckoned as a priceless little Upanishad.

This booklet contains all the 205 psalms of the Marathi original, a transliteration in Kannada for those who can read Kannada but cannot read Marathi, and an English translation for the many who require guidance in that language. The English translation is in blank verse, the metre corresponding, as nearly as possible, to that of the original; and, like it, can be set to music. A separate page is devoted to each psalm, the number of the page being identical with the number of the psalm.

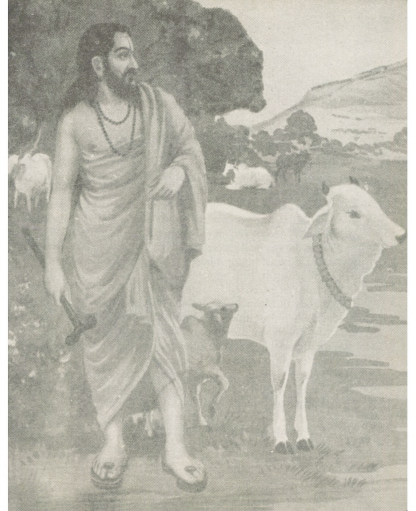
Dasanavami, 1953

H. SHANKAR RAU

जय जय रघुवीर समर्थ

ಜಯ ಜಯ ರಘುವೀರ ಸಮರ್ಥ

Victory, Victory to Almighty Ram



#### SAMARTH RAMDAS

The Samarth was born at Jamb on Ramanavami in 1608; he secured the grace of Shri Rama when he was barely seven; fled from the pandal in which he was about to be married, when he was eleven; performed intense austerity at Takli, near Panchavati, for twelve years, and an India-wide pilgrimage during the following twelve; and spent the remaining thirty-eight years of his great life in Maharashtra for the spiritual uplift of humanity, attaining Mahasamadhi at Sajjangad, near Satara, on Magh Vadya 9, 1682.

He was the spiritual preceptor of Shivaji. Between them, they succeeded in transforming a land of strife and gloom into one of peace and bliss.

The Samarth established a large network of Maths and trained a large body of Mahants to continue his good work after him. Among his contributions to Marathi religious literature are Dasabodh, Atmaram and Manache Shloka.

His main teachings are the following:

Abide in God, think of Him, sing His name. Be ever watchful, in the higher, as in ordinary life. First strive, then experience, and then teach. Harmonise thought, word and deed. Never doth God His devotee neglect. Ever hold on to the company of the good.

गणात्रीश जो ईश सर्वो गुणांचा । मुळारंभ आरंम तो निर्गुणाचा ॥ नम्ं शारदा मूळ चत्वार वाचा । गम्ं पंथ आनंत या राघवाचा ॥

ಗಣಾಧೀಶ ಜೋ ಈಶ ಸರ್ವಾಂ ಗುಣಾಂಚಾ | ಮುಳಾರಂಭ ಆರಂಭ ತೋ ನಿರ್ಗುಣಾಚಾ || ನಮೂಂ ಶಾರದಾ ಮೂಳ ಚತ್ವಾರ ವಾಚಾ | ಗಮೂಂ ಪಂಥ ಆನಂತ ಯಾ ರಾಘವಾಚಾ ||

To Ganesh, the Lord of qualities all, Root Cause, Beginning of the Attributeless, And to Sharada, Fountain of four-fold speech, Let us bow, and tread Ram's deathless path. मना सज्जना मित्त्रपंथेंचि जावें। तरी श्रीहरी पाविजेतो स्वभावें॥ जनीं निद्य तें सर्व सोद्वनि द्यावें। जनीं वंद्य तें सर्वभावें करावें॥

ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ಭಕ್ತಿಸಂಧೇಂಚಿ ಜಾವೇಂ | ತರೀ ಶ್ರೀಹರೀ ಪಾವಿಜೇತೋ ಸ್ವಭಾವೇಂ || ಜನೀಂ ನಿಂದೈ ತೇಂ ಸರ್ವ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವೇಂ | ಜನೀಂ ವಂದೃ ತೇಂ ಸರ್ವಭಾವೇಂ ಕರಾವೇಂ ||

Good mind, devotion's path adopt;
You will reach the blessed Lord with ease.
Give up all that is blameworthy among men;
What is praiseworthy perform with all thy heart.

प्रमाते मनी राम चितीत जावा।
पुढें वैखरी राम आधीं वदावा॥
सदाचार हा थोर सोडूं नये तो।
जनीं तोचि तो मानवी धन्य होतो॥

ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ | ಪುಥೇಂ ವೈಖರೀ ರಾಮ ಆಧೀಂ ವದಾವಾ || ಸದಾಚಾರ ಹಾ ಥೋರ ಸೋಡೊಂ ನಯೇ ತೋ | ಜನೀಂ ತೋಚಿ ತೋ ಮಾನವೀ ಧನ್ಮ ಹೋತೋ ||

In the morn, go on meditating on Ram; And then, with the tongue, say "Ram" at first. Good practice this, and great: leave it not; For that is the man who is blest among men. मना वासना दुष्ट कामा नये रे। मना सर्वथा पापबुद्धी नको रे॥ मना धर्मता नौति सोडूं नको हो। मना अंतरीं सार वीचार राहो॥

ಮನಾ ವಾಸನಾ ದುಷ್ಟ ಕಾಮಾ ನಯೇ ರೇ | ಮನಾ ಸರ್ವಥಾ ಪಾಪಬುದ್ಧೀ ನಕೋ ರೇ | ಮನಾ ಧರ್ಮತಾ ನೀತಿ ಸೋಡೂಂ ನಕೋ ಹೋ | ಮನಾ ಅಂತರೀಂ ಸಾರ ವೀಚಾರ ರಾಹೋ ||

Tendencies wicked, O mind, are no use; Away with sinful propensities. Mind, religion and morals abandon not; Within let the thought of the Essence abide. मना पापसंकल्प सोडूनि द्यावा । मना सत्यसंकल्प जीवीं धरावा ॥ मना कल्पना ते नको वीषयांची । विकारें घडे हो जनीं सर्व ची ची ॥

ಮನಾ ಪಾಪಸ**್ಕಲ್ಪ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವಾ ।** ಮನಾ ಸತ್ಯಸಂಕಲ್ಪ ಜೀವೀಂ ಧರಾವಾ ॥ ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾ ತೇ ನಕೋ ವೀಷಯಾಂಚೀ । ವಿಕಾರೇಂ ಘಡೇ ಹೋ ಜನೀಂ ಸರ್ವ ಚೀ ಚೀ ॥

O mind, reject the sinful design; O mind, hold on to the plan of truth. Away with the thought of the objects of sense; Distortion leads to all disgrace. नको रे मना कोध हा खेदकारी।
नको रे मना काम नानाविकारी॥
नको रे मना छोम हा अंगिकारूं।
नको रे मना मत्सरू दंस भारू॥

ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಕ್ರೋಧ ಹಾ ಖೀದಕಾರೀ। ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಕಾಮ ನಾನಾವಿಕಾರೀ॥ ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಲೋಭ ಹಾ ಆಂಗಿಕಾರೂಂ। ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಮತ್ತರೂ ದಂಭ ಭಾರೂ॥

Away with wrath: it yields but grief; Away with lust which so distorts; Away with greed: harbour it not; Away with envy, hypocrisy. मना श्रेष्ठ धारिष्ट जीवीं धरावें। मना बोरूणें नीच सोशीत जावें॥ स्वयं सर्वदा नम्र वाचे वदावें। मना सर्व छोकांसि रे नीववावें॥

ಮನಾ ಶ್ರೆಷ್ಠ ಧಾರಿಷ್ಟ ಜೀವೀಂ ಧರಾವೇಂ। ಮನಾ ಬೋಲಣೇಂ ನೀಚ ಸೋಶೀತ ಜಾವೇಂ॥ ಸ್ವಯೇಂ ಸರ್ವದಾ ನಮ್ರ ವಾಚೀ ವದಾವೇಂ। ಮನಾ ಸರ್ವ ಲೋಕಾಂಸಿ ರೇ ನೀವವಾವೇಂ॥

O mind, good fortitude maintain; Go on enduring wicked words. Speak ever but humble words thyself, And keep all people satisfied. देहे त्यागितां कीर्ति मागें उरावी। मना सज्जना हेचि क्रीया धरावी॥ मना चंदनाचे परी त्वां झिजावें। परी अंतरीं सज्जना नीववावें॥

ದೆಹೇ ತ್ಯಾಗಿತಾಂ ಕೀರ್ತಿ ಮಾಗೇಂ ಉರಾನೀ! ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ಹೇಚಿ ಕ್ರೀಯಾ ಧರಾನೀ ॥ ಮನಾ ಚಂದನಾಚೇ ಸರೀ ತ್ವಾಂ ಝಜಾವೇಂ ! ಪರೀ ಅಂತರೀಂ ಸಜ್ಜನಾ ನೀವವಾವೇಂ ॥

When the body is dropped, fame must survive; O virtuous mind, hold on to such deeds. O mind, like sandal spend thyself, But within, O good one, remain content. नको रे मना द्रध्य तें पूढिलांचें। अति स्वार्थबुद्धी न रे पाप सांचे॥ घडे भोगणें पाप तें कर्म खोटें। न होतां मनासारिखें दुःख मोठें॥

ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ದ್ರವ್ಯ ತೇಂ ಪೂಢಿಲಾಂಚೇಂ \
ಅತಿ ಸ್ವಾರ್ಥಬುದ್ಧೀ ನ ರೇ ಪಾಪ ಸಾಂಚೇ ||
ಘಡೇ ಭೋಗಣೇಂ ಪಾಪ ತೇಂ ಕರ್ಮ ಬೋಟೇಂ ↓
ನ ಹೋತಾಂ ಮನಾಸಾರಿಖೇಂ ದುಃಖ ಮೋಠೇಂ ||

Desire not, mind, the wealth of others; Sin mounts up with selfishness extreme. Whereby sin is to be reaped, that act is vain; When the mind is baulked, the grief is great. सदा सर्वदा प्रीति हामीं घरावी । दुखाची स्वयें सांडि जीवीं करावी ॥ देहेदुःख तें सूख मानीत जावें । विवेकें सदा स्वस्वरूपीं भरावें ॥

ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ಪ್ರೀತಿ ರಾಮಿಂ ಧರಾವೀ | ದುಖಾಚೀ ಸ್ವಯೇಂ ಸಾಂಡಿ ಜೀವೀಂ ಕರಾವೀ || ದೆಹೇದುಃಖ ತೇಂ ಸೂಖ ಮಾನೀತ ಜಾವೇಂ | ವಿವೇಕೇಂ ಸದಾ ಸ್ವಸ್ವರೂಪೀಂ ಭರಾವೇಂ ||

Ever ever place thy love in Ram; Root out from life the thought of grief. Look on the body's woe as bliss; With judgment ever in the Self abide. जनीं सर्वं सुस्ती असा कोण आहे। विचारें मना तूंचि शोधूनि पाहे॥ मना त्वांचि रे पूर्वक्षचीत केलें। तयासारिखें मोगणें प्राप्त जालें॥

ಜನೀಂ ಸರ್ವ ಸೂಖೀ ಆಸಾ ಕೋಣ ಆಹೇ | ವಿಚಾರೇಂ ಮನಾ ತೂಂಚಿ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇ || ಮನಾ ತ್ವಾಂಚಿ ರೇ ಪೂರ್ವಸಂಚೀತ ಕೇಲೇಂ | ತಯಾಸಾರಿಖೀಂ ಭೋಗಣೇಂ ಪ್ರಾಪ್ತ ಜಾಲೀಂ ||

Who among men is happy quite? Think out, O mind, and search thyself. Thyself created the karma past; Accordingly hath suffering accrued.

मना मानसीं दुःख आणूं नको रे।
मना सर्वथा शोक चिंता नको रे॥
विवेकें देहेबुद्धि सोडूनि द्यावी।
विदेहीपणें मुक्ति मोगीत जावी॥

ಮನಾ ಮಾನಸೀಂ ದುಃಖ ಅಣೂಂ ನಕೋ ರೇ | ಮನಾ ಸರ್ವಥಾ ಶೋಕ ಚಿಂತಾ ನಕೋ ರೇ || ವಿವೇಕೇಂ ದೆಹೇಬುದ್ದಿ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವೀ | ವಿವೇಹೀಪಣೇಂ ಮುಕ್ತಿ ಭೋಗೀತ ಜಾವೀ ||

Invite not grief unto thee, O mind; Away with all sorrow, anxiety. With judgment, the body-notion discard; Forgetting the body, liberation enjoy. मना सांग पां रावणा काय जाळें। अकस्मात तें राज्य सर्वें बुडालें॥ म्हणोनी कुडी वासना सांडिं वेगीं। बळें लागला काळ हा पाठिलागीं॥

ಮನಾ ಸಾಂಗ ಪಾಂ ರಾವಣಾ ಕಾಯ ಜಾಲೇಂ। ಆಕಸ್ಮಾತ ತೇಂ ರಾಜ್ಯ ಸರ್ವೈ ಬುಡಾಲೇಂ॥ ವ್ಹು ಣೋನೀ ಕುಡೀ ವಾಸನಾ ಸಾಂಡಿಂ ವೇಗೀಂ। ಬಳೇಂ ಲಾಗಲಾ ಕಾಳ ಹಾ ಪಾಠಿಲಾಗೀಂ॥

Say, O mind, what Ravana befell:

Of a sudden, that kingdom went down quite.

Hence give up quick the evil trend:

With force this Death doth follow at the back.

जिया कर्मयोगें जनीं जन्म जाला। परी दोवटीं काळमूखीं निमाला॥ महायोर ते मृत्युपंथेंचि गेळे। कितीएक ते जम्मले आणि मेले॥

ಜಿವಾ ಕರ್ಮಯೋಗೇಂ ಜನೀಂ ಜನ್ಮ ಜಾಲಾ । ಶರೀ ಶೇವಟೀಂ ಕಾಳಮೂಖೀಂ ನಿಮಾಲಾ ॥ ಮಹಾಥೋರ ತೇ ಮೃತ್ಯು ಶಂಥೇಂಚಿ ಗೇಲೇ । ಕಿತೀಏಕ ತೇ ಜನ್ಮಲೇ ಆಣೆ ಮೇಲೇ ॥

Through karma the being is born among men, But, finally, ends up in the mouth of Death.

The greatest the way of death have gone;

Ever so many have been born and have died.

मना पाहतां सत्य हे मृत्युम्मी। जितां बोलती सर्वही जीव मी मी॥ चिरंजीव हे सर्वही मानिताती। अफरमात सांहुनियां सर्व जाती॥

ಮನಾ ಪಾಹತಾಂ ಸತ್ಯ ಹೇ ಮ್ಯ ತ್ಯುಭೂಮಿ । ಜಿತಾಂ ಬೋಲತೀ ಸರ್ವಹೀ ಜೀವ ಮಿ ವಿ ॥ ಚಿರಂಜೀವ ಹೇ ಸರ್ವಹೀ ಮಾನಿತಾತೀ । ಆಕಸ್ಮಾತ ಸಾಂಡಾಧಿಯಾಂ ಸರ್ವ ಜಾತೀ ॥

Verily, O mind, this the land of Death; Alive, all beings say "I", "I": Immortal all these think themselves; Of a sudden, leaving all, they go. मरे एक त्याचा दुजा शोक वाहे। अकस्मात तोही पुढें जात आहे॥ पुरेना जनीं छोम रे क्षोम त्यातें। म्हणोनी जनीं मागुता जन्म घेतें॥

ಮರೇ ಏಕ ತ್ಯಾಚಾ ದುಜಾ ಶೋಕ ವಾಹೇ। ಅಕಸ್ಮಾತ ತೋಹೀ ಪುಥೇಂ ಜಾತ ಆಹೇ॥ ಪುರೀನಾ ಜನೀಂ ಲೋಛ ರೇ ಕ್ಲೋಭ ತ್ಯಾತೇಂ। ಮ್ಹ ಹೋನೀ ಜನೀಂ ಮಾಗುತಾ ಜನ್ಮ ಘೀತೇಂ॥

One dies, and for him a second grieves, But he too follows suddenly. Not satisfied is greed; hence wrath; He therefore comes again to birth. मनी मानव व्यर्थ चिंता वाहातें। अकस्मात होणार होऊनि जातें॥ घडे मोगणें सर्वही कर्मयोगें। मतीमंद तें खेद मानी वियोगें॥

ಮನೀಂ ಮಾನವ ವ್ಯರ್ಥ ಚಿಂತಾ ವಾಹಾತೇಂ | ಅಕಸ್ಮಾತ ಹೋಣಾರ ಹೋಊನಿ ಜಾತೇಂ || ಘಡೇ ಭೋಗಣೇಂ ಸರ್ವಹೀ ಕರ್ಮಯೋಗೇಂ | ಮತೀಪುಂದ ತೇಂ ಖೇದ ಮಾನೀ ವಿಯೋಗೇಂ ||

Man loads the mind with worry in vain; What is bound to happen happens of a sudden. All suffering doth from karma result; The dull-witted over separation grieve. मना राघवेंवीण भाशा नको रे। मना मानवाची नको कीर्ति तूं रे॥ जया वर्णिती वेद शास्त्रें पुराणें। तया वर्णितां सर्वही श्लाध्यवाणें॥

ಮನಾ ರಾಘವೇಂವೀಣ ಆಶಾ ನಕೋ ರೇ \
ಮನಾ ಮಾನವಾಚೀ ನಕೋ ಕೀರ್ತಿ ತೂಂ ರೇ ||
ಜಯಾ ವರ್ಣಿತೀ ವೇದ ಶಾಸ್ತ್ರೇಂ ಪುರಾಣೇಂ |
ತಯಾ ವರ್ಣಿತಾಂ ಸರ್ವಹೀ ಶ್ಲಾಘ್ಮವಾಣೇಂ ||

Apart from Ram cherish no hope;
Do not sing the praise of man.
Whom Vedas, Shastras, Puranas describe—
Glorifying Him, all turns out well.

मना सर्वथा सत्य सी**हं नको रै।** मना सर्वथा मिध्य मां**हं नको रै॥** मना सत्य तें सत्य वाचे बदावें। मना मिध्य तें मिध्य सो**हनि धा**वें॥

ಮನಾ ಸರ್ವಥಾ ಸತ್ಯ ಸೋಡೂಂ ನಕೋ ರೇ | ಮನಾ ಸರ್ವಥಾ ಮಿಥ್ಯ ಮಾಂಡೂಂ ನಕೋ ರೇ || ಮನಾ ಸತ್ಯ ತೇಂ ಸತ್ಯ ವಾಚೀ ವದಾವೇಂ | ಮನಾ ಮಿಥ್ಮ ತೇ ಮಿಥ್ಯ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವೇಂ |

O mind, never abandon truth;
O mind, never the unreal propound.
Truth is truth: do speak it out;
What's false is false: discard it quite.

बहू हिंपुटी होइजे मायपोटीं। नको रे मना यातना तेचि मोठी॥ निरोधें पचे कोंडिकें गर्मवासी। अधोमूल रे दुःख त्या बाळकासी॥

ಬಹೂ ಹಿಂಪುಟೀ ಹೋಇಜೀ ಮಾಯಪೋಟೀಂ \ ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಯಾತನಾ ತೇಚಿ ಮೋಠೀ ॥ ನಿರೋಧೇಂ ಪಚೀ ಕೋಂಡಿಲೇಂ ಗರ್ಭವಾಸೀಂ | ಆಧೋಮೂಖ ರೇ ಮಃಖ ತ್ಯಾ ಬಾಳಕಾಸೀ ॥

Much doth one suffer in the mother's womb; Away, O mind, with that agony great. Boiled by restraint, confined in the womb, With downward face—the infant's grief.

मना वासना चूकवीं येरझारा।
मना कामना सांडिं रे द्रन्यदारा॥
मना यातना थोर हे गर्भवासी।
मना सजना भेटवीं राघवासी॥

ಮನಾ ವಾಸನಾ ಜೂಕವೀಂ ಯೇರಝಾರಾ । ಮನಾ ಕಾಮನಾ ಸಾಂಡಿಂ ರೇ ದ್ರವ್ಯದಾರಾ ॥ ಮನಾ ಯಾತನಾ ಥೋರ ಹೇ ಗರ್ಭವಾಸೀಂ । ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ಭೇಟವೀಂ ರಾಘವಾಸೀ ॥

Be rid of the trends yielding births and deaths; Give up the desire for wealth and wife. Great is the agony of life in the womb; O virtuous mind, do let me meet Ram. मना सजना हीत माझें करावें।
रघूनायका दृढ चित्तीं धरावें॥
महाराज तो स्वामि वायूसुताचा।
जना उद्धरी नाथ कोकत्रयाचा॥

ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ಹೀತ ಮೊಝಂ ಕರಾವೇಂ ರಘೂನಾಯಕಾ ದೃಢ ಚಿತ್ತೀಂ ಧರಾವೇಂ ∥ ಮಹಾರಾಜ ತೋ ಸ್ಪಾಮಿ ವಾಯೂಸುತಾಚಾ | ಜನಾ ಉದ್ಘರೀ ನಾಥ ಲೋಕತ್ರಯಾಚಾ ॥

O virtuous mind, pray do me good:

To Ram hold fast within the heart.

Great King He, Hanuman's Lord,

The three worlds' Chief, He saves mankind.

न बोलें मना राघवावीण कांहीं। जनीं वाउगें बोलतां सौख्य नाहीं॥ घडीनें घडी काळ आयुष्य नेतो। देहांतीं तुला कोण सोडू पहातो?॥

ನ ಬೇಲೇಂ ಮನಾ ರಾಘವಾವೀಣ ಕಾಂಹೀಂ! ಜನೀಂವಾಉಗೇಂ ಬೋಲತಾಂ ಸೌಖ್ಯ ನಾಹೀಂ॥ ಘಡೀನೆಂ ಘಡೀ ಕಾಳ ಆಯುಷ್ಯ ನೇತೋ! ದೆಹಾಂತಿಂ ತುಲಾ ಕೋಣ ಸೋಡೂಂ ಪಹಾತೋ?॥

Speak no aught except of Ram; In useless talk no happiness lies. From moment to moment Time shortens the span; When the bodydrops, who will set you free? रघूनायकावीण वायां शिणांवें। जनांसारिषें व्यर्थ कां वोसणांवें॥ सदासर्वदा नाम वाचे वसों दे। अहंता मनीं पाषिणी ते नसों दे॥

ರಘೂನಾಯ ಕಾವೀಣ ವಾಯಾಂ ಶಿಣಾವೇಂ | ಜನಾಂಸಾರಿಖೇಂ ವ್ಯರ್ಥ ಕಾಂ ವೋಸಣಾವೇಂ || ಸಹಾಸರ್ವದಾ ನಾಮ ವಾಜೀ ವಸೋಂ ದೇ | ಅಹಂತಾ ಮನೀಂ ಪಾಪಿಣೀ ತೇ ನಸೋಂ ದೇ ||

Apart from Ram to labour is vain; Why uselessly prattle like common men? Let the Name be ever on the tongue; Let the ego, the sinner, be out of mindमना वीट मानूं नको बोलण्याचा । पुढें मागुता राम जोडेल केंचा ॥ सुखाची घडी लोटतां दु:ख आहे। पुढें सर्व जाईल कांहीं न राहे॥

ಮನಾ ವೀಟ ಮಾನೂಂ ನಕೋ ಬೋಲಣ್ಯಾಚಾ ! ಪುಥೇಂ ಮಾಗುತಾ ರಾಮ ಜೋಡೇಲ ಕೈಂಚಾ ॥ ಸುಖಾಚೀ ಘಡೀ ಲೋಟತಾಂ ದುಃಖ ಆಹೇ! ಪುಥೆಂ ಸರ್ವ ಜಾಈಲ ಕಾಂಹೀಂ ನ ರಾಹೇ ॥

Feel no disgust for what I say; Later, how can you realise Ram? The moment of joy is followed by grief; Later, all will go and nothing abide. देहेरक्षणाकारणें यत्न केळा । परो शेवटीं काळ घेवोनि गेळा ॥ करीं रे मना मक्ति या राघवाची । पुढें अंतरीं सोडिं चिंता भवाची ॥

ದಿಹೇರಕ್ಷಣಾಕಾರಣೇಂ ಯತ್ನ ಕೇಲಾ। ಪರೀ ಶೇವಟೀಂ ಕಾಳ ಘೇವೋಸಿ ಗೇಲಾ॥ ಕರೀಂ ರೇ ಮನಾ ಭಕ್ತಿ ಯಾ ರಾಘವಾಚೀ। ಪುಢೇಂ **ಅಂತರೀಂ ಸೋಡಿಂ** ಚಿಂತಾ **ಭವಾಚೀ**॥

To save the body, one has toiled so hard, But finally, Death has taken his toll. Engage, O mind, in devotion to Ram, And banish from within the cares of the world. मवाच्या मयें काय मीत्तोसि लंडी । धरीं रे मना धीर धाकासि सांडीं ॥ रघूनायकासारिखा स्वामि शीरीं । नुपेक्षी कदा कोपस्या दंडधारी ॥

ಭವಾಚ್ಯಾ ಭಯೇಂ ಕಾಯ ಭೀತೋಸಿ ಲಂಡೀ! ಧರೀಂ ರೇ ಮನಾ ಧೀರ ಧಾಕಾಸಿ ಸಾಂಡೀಂ॥ ರಘೂನಾಯಕಾಸಾರಿಖಾ ಸ್ವಾಮಿ ಶೀರೀಂ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕರ್ನಾ ಕೋಪಲ್ಯಾ ದಂಡಧಾರೀ॥

O coward, why shrink from worldly fear?
O mind, take courage, abandon awe.
A Lord like Ram is overhead;
Will never neglect though Death may rage.

दिनानाथ हा राम कोदंडधारी।
पुढें देखतां काळ पोटीं थरारी॥
जना वाक्य नेमस्त हें सत्य मानीं।
नुपेक्षी कदा राम दासामिमानो॥

ದಿನಾನಾಥ ಹಾ ರಾಮ ಕೋದಂಡಧಾರೀ! ಪುಥೇಂ ದೇಖತಾಂ ಕೌಳ ಪೋಟೀಂ ಥರಾರೀ ॥ ಜನಾ ವಾಕ್ಯ ನೇಮಸ್ತ ಹೇಂ ಸತ್ಯ ಮಾನೀಂ! ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ॥

Saviour of the meek is this Ram of the bow; Death doth tremble at the sight of Him. Believe this word, 'tis the rule, O man: Never doth Ram His servant neglect. पदीं राघवाचे सदा ब्रोद गाजे। बळं मक्तरीपूशिरीं कांबि वाजे॥ पुरी वाहिली सर्व जेणें विमानीं। नुपेक्षी कदा राम दासाभिमानी॥

ಪದೀಂ ರಾಘವಾಚೀ ಸದಾ ಬ್ರೀದೆ ಗಾಜೀ | ಬಳೇಂ ಭಕ್ತರೀಪೂಶಿರೀಂ ಕಾಂಬಿ ವಾಜೀ || ಪುರೀ ವಾಹಿಲೀ ಸರ್ವ ಜೀಣೀಂ ವಿಮಾನೀಂ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾವು ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ||

The anklets of Ram His title proclaim; His bow strikes the head of His devotee's foe. Who carried all His city in His vehicle divine, Never doth Ram His servant neglect. समर्थाचिया सेवका वक्र पाहे। असा सर्व भूमंडळीं कोण आहे?॥ जयाचो लिला वर्णिती छोक तीन्ही। नुपेक्षो कदा राम दासाभिमानी॥

ಸಮರ್ಥಾಚಿಯಾ ಸೇವಕಾ ವಕ್ರ ಪಾಹೇ | ಆಸಾ ಸರ್ವ ಭೂಮಂಡಳೀಂ ಕೋಣ ಆಹೇ? || ಜಯಾಚೀ ಲಿಲಾ ವರ್ಣಿತೀ ಲೋಕ ತೀಸ್ಥೀ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ||

At Almighty's servant, who looks askance—Who is there such on all this globe?
Whose sport the three worlds all describe,
Never doth Ram His servant neglect.

महासंकटीं सोडिले देव जेणें। प्रतापें बळें आगळा सर्व गूणें॥ जयातें स्मरे शैलजा शूलपाणी। जुपेक्षी कदा राम दासामिमानी॥

ಮಹಾಸಂಕಟೀಂ ಸೋಡಿಲೇ ದೇವ ಜೀಣೇಂ। ಪ್ರತಾಪೇಂ ಬಳೇಂ ಆಗಳಾ ಸರ್ವ ಗೂಣೇಂ॥ ಜಯಾತೇಂ ಸ್ಮರೇ ಶೈಲಜಾ ಶೂಲಪಾಣೇ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ॥

Who freed the gods from trouble great In valour, power, all virtue supreme, Whom Parvati and Shiva do contemplate — Never doth Ram His servant neglect अहल्या शिळा राघवें मुक्त केली। पदीं लागतां दिन्य होऊनि गेली॥ जया वर्णितां शीणली वेदवाणी। नुपेक्षी कदा राम दासाभिमानी॥

ಅಹಲ್ಯಾ ಶಿಳಾ ರಾಘವೇಂ ಮುಕ್ತ ಕೇಲೀ i ಪದೀಂ ಲಾಗತಾಂ ದಿವ್ಯ ಹೋಊನಿ ಗೇಲೀ ∥ ಜಯಾ ವರ್ಣಿತಾಂ ಶೀಣಲೀ ವೇದವಾಣೇ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ∥

Ahalya turned stone, did Ram set free; On the touch of His feet, she became divine. Describing Whom, the Vedas were tired — Never doth Ram His servant neglect. वसे मेरमांदार हे सृष्टिलीळा। शशी सूर्य तारांगणें मेषमाला॥ चिरजीव केले जनीं दास दोन्ही। नुपेक्षो कदा राम दासामिमानी॥

ನಸೇ ನೇರುಮಾಂದಾರ ಹೇ ಸೃಷ್ಟಿಲೀಳಾ | ಶಶೀ ಸೂರ್ಯ ತಾರಾಂಗಣೇಂ ಮೇಘ**ಮಾ**ಳಾ || ಚಿರಂಜೀವ ಕೇಲೇ ಜನೀಂ ದಾಸ ದೋಸ್ಥೀ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ||

While Meru, Mandar, Creation's sport, Moon, sun, stars, and clouds abide, Immortal He made His servants two:

Never doth Ram His servant neglect.

डपेक्षा कदा रामरूपीं असेना । जिवां मानवां निश्चयो तो वसेना ॥ किरीं मार वाहेन बोले पुराणीं । नुपेक्षी कदा राम दासामिमानी ॥

ಉಪೇಕ್ಷ್ಮ ಕದಾ ರಾಮರೂಪೀಂ ಅಸೇನಾ i ಜಿವಾಂ ಮಾನವಾಂ ನಿಶ್ಚಯೋ ತೋ ವಸೇನಾ il ಶಿರೀಂ ಭಾರ ವಾಹೇನ ಬೋಲೇ ಪುರಾಣೀಂ i ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ il

Neglect hath never a place in Ram; In this have men no firm belief. "I will bear the load", Puranas declare: Never doth Ram His servant neglect. असे हो जया अंतरीं भाव जैसा। वसे हो तया अंतरीं देव तैसा॥ अनन्यासि रक्षीतसे चापराणी। नुपेक्षो कदा राम दासामिमानी॥

ಅಸೇ ಹೋ ಜಯಾ ಅಂತರೀಂ ಭಾವ ಜೈಸಾ। ವಸೇ ಹೋ ತಯಾ ಅಂತರೀಂ ದೇವ ತೈಸಾ॥ ಅನನ್ಯಾಸಿ ರಕ್ಷೀತಸೇ ಚಾಪಪಾಣೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ॥

Even as faith abides within, So God doth dwell in one's own heart. Surrender quite, and Ram protects: Never doth Ram His servant neglect. सदा सर्वदा देव सन्नीध आहे कृपाळूपणें अल्प धारिष्ट पाहे ॥ सुखानंद आनंद केवल्यदानी । नुपेक्षी कदा राम दासाभिमानी ॥

ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ದೇವ ಸನ್ನೀಧ ಅಹೇ | ಕೈಪಾಳೂಪಣೇಂ ಅಲ್ಪ ಧಾರಿಷ್ಟ ಪಾಹೇ || ಸುಖಾನಂದ ಆನಂದ ಕೈವಲ್ಯದಾನೀ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ ||

Ever ever God is near; With loving-kindness, courage tests. He is Bliss, and freedom gives: Never doth Ram His servant neglect. सदा चक्रवाकासि मार्तंड जैसा । उडी घालितो संकटीं स्वामि तैसा ॥ हरोमक्तिचा घाव गाजे निशाणीं । जुपेक्षी कदा राम दासाभिमानी ॥

ಸದಾ ಚಕ್ರವಾಕಾಸಿ ಮಾರ್ತಂಡ ಜೈಸಾ i ಉಡೀ ಘಾಲಿತೋ ಸಂಕಟೀಂ ಸ್ವಾಮಿ ತೈಸಾ u ಹರೀಭಕ್ತಿಚಾ ಘಾವ ಗಾಜೀ ನಿಶಾಣೀಂ! ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾಮ ವಾಸಾಭಿಮಾನೀ ||

As ever the sun for the chakravak bird, So plumps the Lord in time of trouble. Devotion's beat sounds on the drum: Never doth Ram His servant neglect.

मना प्रार्थना त्जला एक आहे। रघूराज थक्कीत होऊन पाहे॥ अवज्ञा कदा हो यदर्थी न कीजे। मना सजना राघवीं वस्ति कीजे॥

ಮನಾ ಪ್ರಾರ್ಥನಾ ತೂಜಲಾ ಏಕ ಆಹೇ ⊦ ರಘೂರಾಜ ಥಕ್ಕೀತ ಹೋಊನ ಪಾಹೇ ∥ ಅವಜ್ಞಾ .ಕವಾ ಹೋ ಯದರ್ಥೀಂ ನ ಕೀಜೀ ⊦ ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ರಾಘವೀಂ ವಸ್ತಿ ಕೀಜೇ ∥

O mind, I have a prayer to thee: Contemplate Ram with ecstasy. Never slight this one request: O virtuous mind, abide in Ram. जया वर्णिती वेदशास्त्रें पुराणें। जयाचेनि योगें समाधान बाणे॥ तयालागिं हें सर्व चांचल्य दीजे। मना सज्जना राघवीं वस्ति कीजे॥

ಜಯೂ ವರ್ಣಿತೀ ವೇದಶಾಸ್ತ್ರೀರ ಪುರಾಣೀಂ | ಜಯಾಚೇನಿ ಯೋಗೇಂ ಸಮಾಧಾನ ಬಾಹೇ || ತಯಾಲಾಗಿಂ ಹೇಂ ಸರ್ವ ಚಾಂಚಲ್ಯ ದೀಜೇ | ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ರಾಘವೀಂ ವಸ್ತಿ ಕೀಜೇ ||

Whom Vedas, Shastras, Puranas describe, Whose contact doth contentment bring, To Him yield up all restlessness; O virtuous mind, abide in Ram. मना पाविजे सर्वही सूख जेथें। भती भादरें टेविजे लक्ष तेथें॥ विवेकें कुढी करूपना पालटीजे। मना सजना राघवीं वस्ति कीजे॥

ಮನಾ ಖಾವಿಜೀ ಸರ್ವಹೀ ಸೂಖ ಜೀಥೇಂ ⊨ ಆತೀ ಆದರೇಂ ಠೇವಿಜೇ ಲಕ್ಷ ತೇಥೇಂ ॥ ವಿವೇಕೇಂ ಕುಡೀ ಕಲ್ಪನಾ ಖಾಲಟೀಜೀ ⊨ ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ರಾಘವೀಂ ವಸ್ತಿ ಕೀಜೇ ॥

Where alone all bliss accrues, With all regard, attention rest. With judgment transform evil thought; O virtuous mind, abide in Ram. बहू हिंडतां सीख्य होणार नाहीं। शिणांवें परी नातुडे होत कांहीं॥ विचारें बरें अंतरा बोधवीजे। मना सजना राघवीं वस्ति कीजे॥

ಬಹೂ ಹಿಂಡತಾಂ ಸೌಖ್ಯ ಹೋಣಾರ ನಾಹೀಂ | ಶಿಣಾವೇಂ ಪರೀ ನಾತುಡೇ ಹೀತ ಕಾಂಹೀಂ || ವಿಚಾರೇಂ ಬರೇಂ ಅಂತರಾ ಬೋಧವೀಜೇ | ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ರಾಘವೀಂ ವಸ್ತಿ ಕೀಜೇ ||

From wanderings wide no happiness springs. Weary they might, but benefit they don't, Think well, and teach thy inner self:
O virtuous mind, abide in Ram.

बहुतांपरी हेंचि आतां धरावें। रघुनायका आपुर्लेसें करावें॥ दिनानाथ हें तोडरीं ब्रीद गाजे। मना सजना राघवीं वस्ति कीजे॥

ಬಹುತಾಂಪರೀ ಹೇಂಚಿ ಆತಾಂ ಧರಾವೇಂ | ರಘುನಾಯಕಾ ಆಪುಲೇಂಸೇಂ ಕರಾವೇಂ ॥ ದಿನಾನಾಥ ಹೇಂ ತೋಡರೀಂ ಬ್ರೀದ ಗಾಜೇ | ಮನಾ ಸಜ್ಜನಾ ರಾಘವೀಂ ವಸ್ತಿ ಕೀಜೇ ॥

Need one say more? Hold on to this:
Make Raghus' Lord thy very own.
Of the meek the Saviour: so His fame resounds.
O virtuous mind, abide in Ram.

मना सजजना एक जीवीं धरावें। जनीं आपुलें हीत तूवां करावें॥ रघूनायकावीण बोलों नको हो। सदा मानसीं तो निजध्यास राहो॥

ವುನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ಏಕ ಜೀವೀಂ ಧರಾವೇಂ! ಜನೀಂ ಆಪುಲೇಂ ಹೀತ ತೂವಾಂ ಕರಾವೇಂ∥ ರಘೂನಾಯಕಾವೀಣ ಬೋಲೋಂ ನಕೋ ಹೋ! ಸದಾ ಮಾನಸೀಂ ತೋ ನಿಜಧಾೖಸ ರಾಹೋ ∥

O mind, in life hold on to this: Among men thy good thou must achieve. Except of Ram O never speak; Ever in the mind let that thought abide. मना रे जनीं मौनमुद्दा धरावी। कथा आदरें राघवाची करावी॥ नसे राम तें धाम सोडूनि द्योवें। सुखालागिं आरण्य सेवीत जावें॥

ಮನಾ ರೀ ಜನೀಂ ಮೌನಮುದ್ರಾ ಧರಾನೀ । ಕಥಾ ಆದರೇಂ ರಾಘವಾಚೀ ಕರಾನೀ ॥ ನಸೇ ರಾಮ ತೇಂ ಧಾಮ ಸೋಡೂಸಿ ದ್ಯಾವೇಂ । ಸುಖಾಲಾಗಿಂ ಆರಣ್ಮ ಸೇನೀತ ಜಾವೇಂ ॥

Among men a posture of silence maintain; With love narrate the story of Ram. Abandon the home where Ram has no place; For happiness go on living in the woods. जयाचेनि संगें समाधान मंगे
भहंता अकस्मात येऊनि लागे॥
तये संगतीची जनीं कोण गोडी।
जिये संगतीनें मती राम सोडी॥

ಜಯಾಚೇನಿ ಸಂಗೇ ಸಮಾಧಾನ ಭಂಗೇ ಅಹಂತಾ ಅಕಸ್ಮಾತ ಯೇಊನಿ ಲಾಗೇ !! ತಯೇ ಸಂಗತೀಚೀ ಜನೀಂ ಕೋಣ ಗೋಡೀ ! ಜಿಯೇ ಸಂಗತೀನೇಂ ಪಾತೀ ರಾವು ಸೋಡೀ !!

In whose company contentment is spoilt, Egoism suddenly comes and sticks, Of that contact what relish to men, Through which the intellect gives up Ram? मना जे घडी राघवावीण गेली। जनीं आपुली ते तुवां हानि केली॥ रघुनायकावीण तो शीण आहे। जनीं दक्ष तो लक्ष लाऊनि पाहे॥

ಮನಾ ಜೀ ಘಡೀ ರಾಘವಾನೀಣ ಗೀಲೀ | ಜನೀಂ ಆಪುಲೀ ತೇ ತುವಾಂ ಹಾಸ ಕೇಲೀ || ರಘೂನಾಯಕಾನೀಣ ತೋ ಶೀಣ ಆಹೇ | ಜನೀಂ ದಕ್ಷ ತೋ ಲಕ್ಷ ಲಾಊನಿ ಪಾಹೇ ||

The moment which has passed apart from Ram, There among men thou hast done thyself harm. Away from Ram it is trouble vain; Attentively watches the clever one. मनीं लोचनीं श्रीहरी तोचि पाहे। जनीं जाणता मक्त होऊनि राहे॥ गुणीं प्रीति राखे क्रम् साधनाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वेत्तमाचा॥

ಮನೀಂ ಲೋಚನೀಂ ಶ್ರೀಹರೀ ತೋಚಿ ಪಾಹೇ ಜನೀಂ ಜಾಣತಾ ಭಕ್ತ ಹೋಊನಿ ರಾಹೇ ॥ ಗುಣೀಂ ಪ್ರೀತಿ ರಾಖೀ ಕ್ರಮೂ ಸಾಧನಾಚಾ । ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ ॥

Who sees the Lord with mind and eye, Who, knowing, lives the devotee's life, Who loves His traits and practice maintains,— Blest on earth that servant of God. सदा देवकाजीं झिजे देह ज्याचा। सदा रामनामें वदे नित्य वाचा॥ स्वधर्मेचि चाले सदा उत्तमाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वेत्तमाचा॥

ಸದಾ ದೇವಕಾಜೀಂ ಝಿ ಜೇ ದೇಹ ಜ್ಯಾಚಾ : ಸದಾ ರಾಮನಾಮೇಂ ವದೇ ನಿತ್ಯ ವಾಚಾ !! ಸ್ವಧರ್ಮೇಂಚಿ ಚಾಲೇ ಸದಾ ಉತ್ತಮಾಚಾ : ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ !!

Whose body wears out in the service of God, Who ever repeats the name of Ram, Who ever treads his Dharma's path, — Blest on earth that servant of God.

सदा बोकण्यासारिखें चालताहे । भनेकीं सदा एक देवासि पाहे ॥ सगूणीं मजे लेश नाहीं अमाचा । जंगों धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा ॥

ಸದಾ ಬೋಲಣ್ಯಾಸಾರಿಖೀಂ ಚಾಲತಾಹೇ | ಅನೇಕೀಂ ಸದಾ ಏಕ ದೇವಾಸಿ ಪಾಹೇ || ಸಗೂಣೀಂ ಭಜೀ ಲೇಶ ನಾಹೀಂ ಭ್ರಮಾಚಾ | ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೇತ್ರಮಾಚಾ ||

Who ever acts as he doth speak, Who, in the many, the One perceives, Who, undeluded, the Lord worships,— Blest on earth that servant of God. नसे अंतरीं काम नानाविकारी। उदासीन जो तापसी ब्रह्मचारी॥ निवाला मनीं लेश नाहीं तमाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ನಸೇ ಆಂತರೀಂ ಕಾಮ ನಾನಾವಿಕಾರೀ | ಉದಾಸೀನ ಜೋ ತಾಪಸೀ ಬ್ರಹ್ಮಚಾರೀ || ನಿವಾಲಾ ಮನೀಂ ಲೇಶ ನಾಹೀಂ ತಮ್ಮಚಾ | ಜಾಗೀಂ ಧನೄ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ ||

Within no lust which so distorts, Dispassionate, meditative, continent, With mind at rest, of darkness rid,— Blest on earth that servant of God. मदें मत्सरें सांडिली स्वार्थबुद्धी। प्रपंचीक नाहीं जयातें उपाधी॥ सदा बोलणें नम्र वाचा सुवाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ಮದೇಂ ಮತ್ಸರೀಂ ಸಾಂಡಿಲೀ ಸ್ವಾರ್ಥಬುದ್ಧೀ i ಪ್ರಪಂಚೀಕ ನಾಹೀಂ ಜಯಾತೇಂ ಉಪಾಧೀ ∥ ಸದಾ ಬೋಲಣೇಂ ನಮ್ರ ವಾಚಾ ಸುವಾಚಾ i ಜಗೀಂ ಧನೄ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ ∥

Who has given up pride and envy and self, Who is without any worldly ties, Whose speech is ever humble and sweet,—Blest on earth that servant of God.

क्रमी वेळ जो तत्त्वचिंतानुवादें। न लिंपे कदा दंभवादें विवादें॥ करी सूखसंवाद जो ऊगमाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ಕ್ರಮಿ ವೇಳ ಜೋ ತತ್ತ್ವಚಿಂತಾನುವಾದೇಂ। ನ ಲಿಂಪೇ ಕದಾ ದಂಭವಾವೇಂ ವಿವಾದೇಂ॥ ಕರೀ ಸೂಖಸಂವಾದ ಜೋ ಊಗವಾಚಾ। ಜಗೀಂ ಧನ್ಯ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ॥

Who spends his time meditating on Truth, Aloof from arrogant talk and debate, Holds happy discourse on the primal Source,— Blest on earth that servant of God. सदा आर्जवी प्रीय जो सर्वलोकीं। सदासर्वदा सत्यवादी विवेकी॥ न बोले कदा मिथ्य वाचा त्रिवाचा। जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ಸದಾ ಆರ್ಜವೀ ಪ್ರೀಯ ಜೋ ಸರ್ವಲೋಕೀಂ | ಸದಾಸರ್ವದಾ ಸತ್ಯವಾದೀ ವಿವೇಕೀ || ನ ಬೋಲೀ ಕದಾ ಮಿ ಶೃ ವಾಚಾ ತ್ರವಾಚಾ | ಜಗೀಂ ಧನೃ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ ||

Ever straightforward, dear to all, Truthful and discriminating ever, Who never utters an untrue word,— Blest on earth that servant of God. सदा सेवि आरण्य तारुण्यकाळी।
मिळेना कदा करुपनेचेनि मेळीं॥
चळेना मनीं निश्चयो दढ ज्याचा।
जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ಸದಾ ಸೇವಿ ಆರಣ್ಯ ತಾರುಣ್ಯ ಕಾಳೀಂ। ಮಿಳೇನಾ ಕದಾ ಕಲ್ಪನೇಚೇನಿ ಮೇಳೀಂ॥ ಚಳೀನಾ ಮನೀಂ ನಿಶ್ವಯೋ ದೃಢ ಜ್ಯಾಚಾ। ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ॥

Who ever lives in the woods in his youth, Is never caught in fancy's net, Whose steadfastness doth waver not,—Blest on earth that servant of God.

नसे मानसीं नष्ट भाशा दुराशा । वसे अंतरीं प्रेमपाशा पिपाशा ॥ ऋणी देव हा मक्तिमावें जयाचा । जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा ॥

ನಸೇ ಮಾನಸೀಂ ನಷ್ಟ್ರ ಆಶಾ ದುರಾಶಾ | ವಸೇ ಅಂತರೀಂ ಪ್ರೇಮಪಾಶಾ ಪಿಪಾಶಾ || ಋಣೀ ದೇವ ಹಾ ಭಕ್ತಿ ಭಾವೇಂ ಜಯಾಚಾ | ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ ||

Whose mind has no evil or selfish desire, Who has thirst within for love divine, Whose faith makes a debtor of the Lord,— Blest on earth that servant of God. दिनाचा दयाळू मनाचा मवाळू। चेहाळू कृपाळू जगीं दासपाळू॥ तया अंतरीं क्रोध संताप केंचा। जगीं धन्य तो दास सर्वोत्तमाचा॥

ದಿನಾಚಾ ದಯಾಳೂ ಮನಾಚಾ ಮವಾಳೂ। ಸ್ನೆಹಾಳೂ ಕೃಪಾಳೂ ಜಗೀಂ ದಾಸಪಾಳೂ॥ ತಯಾ ಅಂತರೀಂ ಕ್ರೋಧ ಸಂತಾಪ ಕೈಂಚಾ। ಜಗೀಂ ಧನ್ಮ ತೋ ದಾಸ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚಾ॥

Kind to the meek, of tender heart, Friendly, gracious, of servants the shield, Whence anger or passion within his heart? Blest on earth that servant of God. जर्गी होइजे धन्य या रामनामें। क्रिया मक्ति ऊपासना नित्य नेमें॥ उदासीनता तत्त्वता सार आहे। सदा सर्वदा मोकळी वृत्ति राहे॥

ಜಗೀಂ ಹೋಇಜೀ ಧನ್ಮ ಯಾ ರಾನುನಾನುೇಂ! ಕ್ರಿಯಾ ಭಕ್ತಿ ಊಪಾಸನಾ ನಿತ್ಯ ನೇಮೇಂ ॥ ಉದಾಸೀನತಾ ತತ್ತ್ವತಾ ಸಾರ ಆಹೇ! ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ಮೋಕಳೀ ವೃತ್ತಿ ರಾಹೇ ॥

In the world be blest through the name of Ram, Through action, devotion, worship and rite. Detachment is the essence in truth:

The mental function is ever free.

नको वासना वीषयो वृत्तिरूपें। पदार्थी जडे कामना पूर्वपापें॥ सदा राम निष्काम चिंतीत जावा। मना कल्पनालेश तो ही नसावा॥

ನಕೋ ವಾಸನಾ ವೀಷಯೀ ವೃತ್ತಿರೂಪೇಂ। ಪದಾರ್ಥೀಂ ಜಡೇ ಕಾಮನಾ ಪೂರ್ವಪಾಪೇಂ॥ ಸದಾ ರಾಮ ನಿಷ್ಕಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ। ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾಲೇಶ ತೋ ಹೀ ನಸಾವಾ॥

Away with leanings for objects of sense; Desire sticks on through sins of the past. Free from desire, go on thinking of Ram; O mind, of fancy let there not be a trace. मना कल्पना कल्पितां कल्पकोटी। नव्हे रे नव्हे सर्वथा रामभेटी॥ मनीं कामना राम नाहीं जयाला। अती आदेरें प्रीति नाहीं तयाला॥

ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾ ಕಲ್ಪಿತಾಂ ಕಲ್ಪಕೊಟೀ | ನವ್ಹೇ ರೇ ನವ್ಹೇ ಸರ್ವಥಾ ರಾಮಭೀಟೀ || ಮನೀಂ ಕಾಮನಾ ರಾಮ ನಾಹೀಂ ಜಯಾಲಾ | ಆತೀ ಆದರೇಂ ಪ್ರೀತಿ ನಾಹೀಂ ತಯಾಲಾ ||

Building up fancies, and myriads of them, Never, O never, will you meet with Ram. Who, in his mind, hath no desire for Ram, With regard intense, love he hath none. मना राम कल्पतरू कामधेनू । निधी सार चिंतामणी काय वानूं ॥ जयाचेनि योगें घडे सर्व सत्ता । तया साम्यता कायसी कोण आतां ॥

ಮನಾ ರಾಮ ಕಲ್ಪತರೂ ಕಾಮಧೇನೂ | ಸಿಧೀ ಸಾರ ಚಿಂತಾಮಣೀ ಕಾಯ ವಾನೂಂ || ಜಯಾಚೇನಿ ಯೋಗೇಂ ಘಡೇ ಸರ್ವ ಸತ್ತಾ | ತಯಾ ಸಾಮ್ಯತಾ ಕಾಯಸೀ ಕೋಣ ಆತಾಂ ||

Ram, the wishing-tree, the wishing-cow, Store, essence, wishing-gem, what not? Because of Whom all power abides, With whom can He be now compared?

उमा करपृष्ठक्षातळीं दुःख वाहे। तया भंतरीं सर्वदा तेंचि राहे॥ जनीं सज्जनीं वाद हा वादवावा। पुढें मागुता शोक जीवीं धरावा॥

ಉಭಾ ಕಲ್ಪವೃಕ್ಷಾತಳೀಂ ದುಃಖ ವಾಹೇ | ತಯಾ ಅಂತರೀಂ ಸರ್ವದಾ ತೇಂಚಿ ರಾಹೇ || ಜನೀಂ ಸಜ್ಜ ನೀಂ ವಾದೆ ಹಾ ವಾಢವಾವಾ | ಪುಢೇಂ ಮಾಗುತಾ ಶೋಕ ಜೀನೀಂ ಧರಾವಾ ||

Who, under the wishing-tree, stands and grieves, In his heart, will that grief itself abide.

Amongst the virtuous, to raise dispute
Is, later, to hold to grief through life.

निजध्यास तो सर्व त्र्टोनि गेला । बळें अंतरीं न्नोक संताप ठेला ॥ सुखानंद आनंद भेदें बुडाला । मना निश्रयो सर्व खेदें उडाला ॥

ನಜಧ್ಮಾಸ ತೋ ಸರ್ವ ತೂಟೋನಿ ಗೇಲಾ | ಬಳೇಂ ಅಂತರೀಂ ಶೋಕ ಸಂತಾಪ ಠೇಲಾ ∥ ಸುಖಾನಂದ ಆನಂದ ಭೀದೇಂ ಬುಡಾಲಾ | ಮನಾ ನಿಶ್ವಯೋ ಸರ್ವ ಖೇದೇಂ ಉಡಾಲಾ ∥

Awareness of the Self is shattered quite; Sorrow and passion remain within. Bliss is drowned in separateness; Conviction all has fled through grief. घरीं कामधेनू पुढें ताक मागे। हरीबोध सांडूनि वीवाद लागे॥ करीं सार चिंतामणी काचखंडें। तया मागतां देत आहे उदंडें॥

ಘರೀಂ ಕಾಮಧೀನೂ ಪುಡೀಂ ತಾಕ ಮಾಗೀ | ಹರೀಬೋಧ ಸಾಂಡೂನಿ ನೀವಾದ ಲಾಗೀ || ಕರೀಂ ಸಾರ ಚಿಂತಾಮಣೀ ಕಾಚಖಂಡೇಂ | ತಯಾ ಮಾಗತಾಂ ದೀತ ಆಕೇ ಉದಂಡೇಂ ||

At home the wishing-cow, buttermilk he begs; Leaving wisdom divine, he engages in dispute. In the hand the wishing-gem, and pieces of glass He seeks, and he gets them abundantly. अती मृढ त्या दृढ बुद्धी असेना। अती काम त्या राम चित्तीं वसेना॥ अती लोभ त्या क्षोभ होईल जाणा। अती वोषयी सर्वदा दैन्यवाणा॥

ಆತೀ ಮೂಢ ತಾ, ದೃಢ ಬುದ್ಧೀ ಅಸೇನಾ। ಆತೀ ಕಾಮ ತಾ, ರಾಮ ಚಿತ್ತೀಂ ವಸೇನಾ॥ ಆತೀ ಲೋಭ ತಾ, ಕ್ಷೋಭ ಹೋಈಲ ಜಾಣಾ। ಆತೀ ನೀಷಯೂ ಸರ್ವದಾ ದೈನೖವಾಣಾ॥

The very stupid one has convictions none; The very lustful one has no Ram in the heart; The very greedy one will be restless indeed; The very sensual one will be woebegone ever. नको दैन्यवाणें जिणें मक्तिऊणें। भतो मूर्कं त्या सर्वदा दुःख दूणें॥ धरीं रे मना आदरें प्रीति रामीं। नको वासना हेमधामीं विरामीं॥

ನಕೋ ದೈನ್ಯವಾಣೀಂ ಜಿಣೀಂ ಭಕ್ತಿ ಊಹೇಂ । ಆತೀ ಮೂರ್ಖ ತ್ಯಾ ಸರ್ವದಾ ದುಃಖ ದೂಣೀಂ ॥ ಥರೀಂ ರೇ ಮನಾ ಆದರೇಂ ಪ್ರೀತಿ ರಾಮಿಂ। ನಕೋ ವಾಸನಾ ಹೇಮಧಾಮಿಂ ವಿರಾಮಿಂ॥

Not the wretched life where devotion is scarce; The very stupid one hath ever twice the grief. Cherish with regard the love of Ram; For the palace without Ram, have leanings none. नक्हे सार संसार हा घोर आहे।
मना सजाना सत्य शोधूनि पाहें॥
जनीं वीष खातां पुढें सूख कैचें।
करीं रे मना ध्यान या राघवाचें॥

ನೆಪ್ಹೇ ಸಾರ ಸಂಸಾರ ಹಾ ಘೋರ ಆಹೇ! ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ಸತ್ಯ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ ॥ ಜನೀಂ ವೀಷ ಖಾತಾಂ ಪುಢೇಂ ಸೂಖ ಕೈ ಚೇಂ ! ಕರೀಂ ರೇ ಮನಾ ಧ್ಯಾನ ಯಾ ರಾಘವಾಚೇಂ ॥

No substance in life: it is dreadful indeed; O mind, search out and see the truth. When poison is eaten, whence the bliss? O mind, on this Ram, do thou meditate. वनस्याम हा राम लावण्यरूपी । महा धीर गंभीर पूर्णप्रतापी ॥ करी संकटीं सेवकांचा कुडावा । प्रभाते मनीं राम चितीत जावा ॥

ಘನಶ್ಯಾಮ ಹಾ ರಾಮ ಲಾವಣ್ಯ ರೂಪೀ! ಮಹಾ ಧೀರ ಗಂಭೀರ ಪೂರ್ಣಪ್ರತಾಪೀ ∥ ಕರೀ ಸಂಕಟೀಂ ಸೇವಕಾಂಚಾ ಕುಡಾವಾ! ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಯ-ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ∥

Dark as the cloud and lovely is Ram, Very bold, profound, and valorous quite. From trouble His servants He doth save. At morn, in the mind, on Ram meditate. बेळं आगळा राम कोदंडधारी।
महाकाळ विकाळ तोही थरारी॥
पुढें मानवा किंकरा कोण केवा।
प्रमाते भनीं राम चिंतीत जावा॥

ಬಳೇಂ ಆಗಳಾ ರಾಮ ಕೋದಂಡಧಾರೀ। ಮಹಾಕಾಳ ವಿಕ್ರಾಳ ತೋಹೀ ಥರಾರೀ॥ ಪುಢೇಂ ಮಾನವಾ ಕಿಂಕರಾ ಕೋಣ ಕೇವಾ। ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾಹಾ॥

Great in might is Ram of the bow; Before Him trembles even frightful Death. Then, of man, the humble, what is the plight? At morn, in the mind, on Ram meditate. सुखानंदकारी निवारी भयातें। जनीं भक्तिभावें भजावें तयातें॥ विवेकें त्यजावा भनाचार हेवा। प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावा॥

ಸುಖಾನಂದಕಾರೀ ನಿವಾರೀ ಭಯಾತೇಂ | ಜನೀಂ ಭಕ್ತಿ ಭಾವೇಂ ಭಜಾವೇಂ ತಯಾತೇಂ | ವಿವೇಕೇಂ ತೃಜಾವಾ ಅನಾಚಾರ ಹೇವಾ | ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾವು ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ||

The Giver of bliss, He roots out fear; Let Him be worshipped with devotion intense. Evil ways and envy, with judgment discard; At morn, in the mind, on Ram meditate. सदा रामनामें वदा पूर्णकामें कदा बाधिजेनापदा नित्य नेमें ॥ मदालस्य हा सर्व सोड्सनि द्यावा । प्रभाते मनीं राम चितीत जावा ॥

ಸದಾ ರಾಮನಾಮೇಂ ವದಾ ಪೂರ್ಣಕಾಮೇಂ! ಕದಾ ಬಾಧಿಜೇನಾಪದಾ ನಿತ್ಮ ನೇಮೇಂ ∥ ಮದಾಲಸ್ಯ ಹಾ ಸರ್ವ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವಾ! ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ∥

Ever say "Ram", fulfiller of desire; With daily practice, all danger will cease. Discard all pride and laziness; At morn, in the mind, on Ram meditate. जयाचेनि नामें महादोष जाती। जयाचेनि नामें गती पाविजेती॥ जयाचेनि नामें घडे पुण्यठेवा। प्रभाते मनीं राम चितीत जावा॥

ಜಯಾಚೇನಿ ನಾಮೇಂ ಮಹಾದೋಷ ಜಾತೀ! ಜಯಾಚೇನಿ ನಾಮೇಂ ಗತೀ ಪಾವಿಜೇತೀ ॥ ಜಯಾಚೇನ್ತಿನಾಮೇಂ ಘಡೇ ಪುಣ್ಮ ಶೇವಾ ↓ ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ॥

Through whose name great faults do disappear. Through whose name doth man the path attain. Through whose name is merit's hoard secured.—At morn, in the mind, on Ram meditate.

न वेंचे कदा ग्रंथिचें अर्थ कांहीं। मुर्खे नाम उच्चारितां कष्ट नाहीं॥ महाघोर संसारशत्रूः जिणावा। प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावा॥

ನ ವೇಂಚೇ ಕದಾ ಗ್ರಂಥಿಂಚೇಂ ಅರ್ಥ ಕಾಂಹೀಂ। ಮುಖೇಂ ನಾಮ ಉಚ್ಚಾರಿತಾಂ ಕಷ್ಟ ನಾಹೀಂ॥ ಮಹಾಘೋರ ಸಂಸಾರಶತ್ರೂ ಜಿಣಾವಾ। ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ॥

Never need hoarded wealth be spent; To utter the name is no trouble at all. Conquer the terrible foe—the world; At morn, in the mind, on Ram meditate. देहेदंडनेचें महादुःख आहे।
महादुःख तें नाम घेतां न राहे॥
सदाज्ञीव चिंतीतसे देवदेवा।
प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावा॥

ದೇಹೇದಂಡನೇಚೇಂ ಮಹಾದುಃಖ ಆಹೇ | ಮಹಾದುಃಖ ತೇಂ ನಾಮ ಘೀತಾಂ ನ ರಾಹೇ || ಸದಾಶೀವ ಚಿಂತೀತಸೇ ದೇವದೇವಾ | ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ||

In body-control, there is trouble great;
When the name is uttered, trouble doth cease.
Shiva meditates on the God of gods,
At morn, in the mind, on Ram meditate.

बहूतांपरी संकटें साधनाचीं। व्रतें दान उद्यापनें तीं धनाचीं॥ दिनाचा दयाळु मनीं आठवावा। प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावो॥

ಬಹೂತಾಂಪರೀ ಸಂಕಟೀಂ ಸಾಧನಾಚೀಂ≀ ವ್ರತೀಂ ದಾನ ಉದ್ಯಾಪನೀಂ ತೀಂ ಧನಾಚೀಂ∥ ದಿನಾಚಾ ದೆಯಾಳೂ ಮನೀಂ ಆಠವಾವಾ∣ ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ∥

Many the pains other practices involve; Vows, gifts, closing rites mean wealth. Remember the One who is kind to the meek; At morn, in the mind, on Ram meditate. समस्तांमध्यें सार साचार आहे। कळेना तरी सर्व शोधून पाहें॥ जिवा संशयो वाडगा तो त्यजावा। प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावा॥

ಸಮಸ್ತಾಂಮಧ್ಯೇಂ ಸಾರ ಸಾಚಾರ ಅಹೇ | ಕಳೇನಾ ತರೀ ಸರ್ವ ಶೋಧೂನ ಪಾಹೇಂ || ಜಿವಾ ಸಂಶಯೋ ವಾಉಗಾ ತೋ ತ್ಯಜಾವಾ | ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ ||

This the essential practice of all;
.Search out and see, if thou dost not know.
Discard, O man, all useless doubt;
At morn, in the mind, on Ram meditate.

नक्हे कर्म ना धर्म ना योग कांहीं। नक्हे मोग ना त्याग ना सांग पाहीं॥ म्हणे दास विश्वास नामीं धरावा। प्रभाते मनीं राम चिंतीत जावा॥

ನವ್ಹೇ ಕರ್ಮ ನಾ ಧರ್ಮ ನಾ ಯೋಗ ಕಾಂಹೀಂ। ನವ್ಹೇ ಭೋಗ ನಾ ತ್ಯಾಗ ನಾ ಸಾಂಗ ಪಾಹೀಂ॥ ಮ್ಹ ಣೀ ದಾಸ ವಿಶ್ವಾಸ ನಾಮಿಂ ಧರಾವಾ। ಪ್ರಭಾತೇ ಮನೀಂ ರಾಮ ಚಿಂತೀತ ಜಾವಾ॥

Karma, Dharma, Yoga can't well be achieved Nor enjoyment nor relinquishment. Ramdas says: "Have faith in the name; At morn, in the mind, on Ram meditate." करी काम निष्काम या राघवाचें। करी रूप स्वरूप सर्वो जिवाचें॥ करीं छंद निर्द्वंद्व हे गूण गातां। हरोकीर्तनीं वृत्तिविश्वास होतां॥

ಕರೀ ಕಾಮ ನಿಷ್ಕಾಮ ಯಾ ರಾಘವಾಚೀಂ। ಕರೀ ರೂಪ ಸ್ವರೂಪ ಸರ್ವಾಂ ಜಿವಾಚೇಂ॥ ಕರೀ ಛಂದ ನಿರ್ದ್ವೆಂದ್ವ ಹೇ ಗೂಣ ಗಾತಾಂ। ಹರೀಕೀರ್ತನೀಂ ವೃತ್ತಿವಿಶ್ವಾಸ ಹೋತಾಂ॥

The love of Ram removes desire; His form makes one of all beings the Self; Hankering frees from opposites As attributes are sung with faith in the chant. अहो ज्या नरा रामविश्वास नाहीं। तया पामरा बाधिजे सर्व कांहीं॥ महाराज तो स्वामि कैवल्यदाता। वृथा वाहणें देहसंसारचिंता॥

ಅಹೋ ಜ್ಯಾ ನರಾ ರಾಮವಿಶ್ವಾಸ ನಾಹೀಂ | ತಯಾ ಪಾಮರಾ ಬಾಧಿಜೀ ಸರ್ವ ಕಾಂಹೀಂ || ಮಹಾರಾಜ ತೋ ಸ್ವಾಮಿ ಕೈವಲ್ಯದಾತಾ | ವೃಥಾ ವಾಹಣೇಂ ದೇಹಸಂಸಾರಚಿಂತಾ ||

Lo! To the man with no faith in Ram, To him there is trouble in everything. The sovereign Master, He freedom gives: In vain the cares of body and life. मना पावना भावना राघवाची। धरीं अंतरीं सोडिं चिंता भवाची॥ भवाची जिवा मानवा भूलि ठेली। नसे वस्तुची धारणा व्यर्थ गेली॥

ಮನಾ ಪಾವನಾ ಭಾವನಾ ರಾಘವಾಚೀ i ಧರೀಂ ಅಂತರೀಂ ಸೋಡಿಂ ಚಿಂತಾ ಭವಾಚೀ ∥ ಭವಾಚೀ ಜಿವಾ ಮಾನವಾ ಭೂಲಿ ಠೀಲೀ i ನಸೇ ವಸ್ತುಚೀ ಧಾರಣಾ ವೃರ್ಥ ಗೇಲೀ ⊪

Conception pure of Ram do thou hold Within, and give up the cares of life. In life's delusion the soul is caught; Steadiness of Self in vain is lost.

धरा श्रीवरा त्या हराअंतरातें। तरा दुस्तरा त्या परा सागरातें॥ सरा वीसरा त्या भरा दुर्भरातें। करा नीकरा त्या खरा मत्सरातें॥

ಧರಾ ಶ್ರೀನರಾ ತಾೄ ಹರಾಅಂತರಾತೇಂ | ತರಾ ದುಸ್ತರಾ ತಾೄ ಪರಾ ಸಾಗರಾತೇಂ || ಸರಾ ವೀಸರಾ ತಾೄ ಭರಾ ದುರ್ಭರಾತೇಂ | ಕರಾ ನೀಕರಾ ತಾೄ ಖರಾ ಪುತ್ರರಾತೇಂ ||

Hold on to the Ram in Shiva's heart; Cross the big ocean so hard to clear; Forget the stomach so hard to fill; Get rid, for good, of envy, the ass. मना मत्सरें नाम सांडूं नको हो । अती आदेरें हा निजध्यास राहो ॥ समस्तांमधें नाम हें सार आहे । दुजी तूळणा तूळितां ही न साहे ॥

ಮನಾ ಮತ್ಸರೇಂ ನಾಮ ಸಾಂಡೂಂ ನಕೋ ಹೋ! ಅತೀ ಆದರೇಂ ಹಾ ನಿಜಧ್ಯಾಸ ರಾಹೋ ∥ ಸಮಸ್ತಾಮಧೇಂ ನಾಮ ಹೇಂ ಸಾರ ಆಹೇ! ದುಜೀ ತೂಳಣಾ ತೂಳಿತಾಂ ಹೀ ನ ಸಾಹೇ∥

Do not, from envy, discard the name; With great regard, let the awareness abide. This name is the essence of practices all; Comparison with it no other can bear. बहु नाम या रामनामीं तुळेना। भभाग्या नरा पामरा हें कळेना॥ विषा औषध घेतलें पार्वतीकें। जिवा मानवा किंकरा कोण पूसे॥

ಬಹೂ ನಾಮ ಯಾ ರಾಮನಾಮಿಂ ತುಳೇನಾ \
ಆಭಾಗ್ಯಾ ನರಾ ಪಾಮರಾ ಹೇಂ ಕಳೇನಾ ||
ವಿಷಾ ಔಷಧ ಘೇತಲೇಂ ಪಾರ್ವತೀಶೇಂ |
ಜಿವಾ ಮಾನವಾ ಕಿಂಕರಾ ಕೋಣ ಪೂಸೇ ||

Many be the names: none compares with Ram; Unlucky man understands this not.

As remedy for poison, took Parvati's Lord:

Who asks man who is but a page?

जेगें जाळिला काम तो राम ध्यातो । उमेसीं अती आदरं गूण गातो ॥ बहू ज्ञान वैराग्य सामर्थ्य जेथें । परी अंतरीं नामविश्वास तेथें ॥

ಜಿಣೀಂ ಜಾಳಲಾ ಕಾಮ ತೋ ರಾಮ ಧ್ಯಾತೋ । ಉಮೇಸೀಂ ಅತೀ ಆದರೇಂ ಗೂಣ ಗಾತೋ ॥ ಬಹೂ ಜ್ಞಾನ ವೈರಾಗ್ಯ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಜೀಥೇಂ। ಪರೀ ಅಂತರೀಂ ನಾಮವಿಶ್ವಾಸ ತೇಥೇಂ॥

Who burnt away cupid meditates on Ram; To Uma, with regard, the virtues He sings. Where wisdom, dispassion and power abide, There within is faith in the name. विठोनें शिरीं वाहिला देवराणा । तया अंतरीं ध्यास रे त्यासि नेणा ॥ निवाला स्वयें तापसी चंद्रमौळी । जिवा सोडवी राम हा अंतकाळीं ॥

ವಿಠೋನೇಂ ಶಿರೀಂ ವಾಹಿಲಾ ದೇವರಾಣಾ | ತಯಾ ಅಂತರೀಂ ಧ್ಯಾಸ ರೇ ತ್ಯಾಸಿ ನೇಣಾ ॥ ನಿವಾಲಾ ಸ್ವಯೇಂ ತಾಪಸೀ ಚಂದ್ರಮೌಳೀ ; ಜಿವಾ ಸೋಡವೀ ರಾನು ಹಾ ಅಂತಕಾಳೀಂ ॥

The God whom Vithoba bears on His head, In His heart awareness; and you know not! Shiva, the ascetic, was cooled Himself; This Ram will free the soul in the end. भजा राम विश्राम योगेश्वराचा । जपू नेमिला नेम गौरीहराचा ॥ स्वयें नीववी तापसी चंद्रमौळी । तुम्हां सोडवी राम हा अंतकाळीं ॥

ಭಜಾ ರಾಮ ವಿಶ್ರಾಮ ಯೋಗೇಶ್ವರಾಚಾ∣ ಜಪೂ ನೇಮಿಲಾ ನೇಮ ಗೌರೀಹರಾಚಾ∥ , ಸ್ವಯೇಂ ನೀವವೀ ತಾಪಸೀ ಚಂದ್ರಮೌಳೀ | ತುಮ್ಹಾಂ ಸೋಡವೀ ರಾಜು ಹಾ ಅಂತಕಾಳೀಂ ∥

Worship Ram, the Rest of Yoga's Lord; Repetition the rule by Hara prescribed. Itself the ascetic Shiva cools; This Ram will free you in the end. मुर्खी राम विश्राम तेथेंचि आहे। सदानंद आनंद सेऊनि राहे॥ तयावीण तो शीण संदेहकारी। निजधाम हें नाम शोकापहारी॥

ಮುಖೀಂ ರಾಮ ನಿಶ್ರಾಮ ತೇಥೇಂಚಿ ಆಹೇ | ಸದಾನಂದ ಆನಂದ ಸೀಊನಿ ರಾಹೇ || ತಯಾನೀಣ ತೋ ಶೀಣ ಸಂದೇಹಕಾರೀ | ನಿಜಧಾಮ ಹೇಂ ನಾಮ ಶೋಕಾಸಹಾರೀ ||

Where the mouth chants Ram, indeed is rest In the taste of eternal bliss abide. Without it, is trouble creating doubt; Abode of God is this grief-killing name. मुखीं राम त्या काम बाधूं शकेना ।
गुणें इष्ट धारिष्ट त्यांचे चुकेना ॥
हरीमक तो शक्त कामास मारी-।
जगीं धन्य तो मारुती ब्रह्मचारी ॥

ಮುಖೀಂ ರಾಮ ತ್ಯಾ ಕಾಮ ಬಾಧೂಂ ಶಕೇನಾ। ಗುಣೇಂ ಇಪ್ಪ ಧಾರಿಷ್ಟ ತ್ಯಾಚಿಂ ಚುಕೇನಾ॥ ಹರೀಭಕ್ತ ತೋ ಶಕ್ತ ಕಾಮಾಸ ಮಾರೀ। ಜಗೀಂ ಧನ್ಯ ತೋ ಮಾರುತೀ ಬ್ರಹ್ಮಚಾರೀ॥

Whose mouth chants Ram, him lust cannot harm; Who attributes loves, his courage doth not fail; The devotee of the Lord is strong and kills lust; Maruti, the celibate, in the world is blest.

बहू चांगेळं नाम या राघवाचें। अती साजिरें स्वल्प सोपें फुकाचें॥ करी मूळ निर्मूळ घेतां भवाचें। जिवां मानवां हेंचि कैवल्य साचें॥

ಬಹೂ ಚಾಂಗಲೇಂ ನಾಮ ಯಾ ರಾಘವಾಚೇಂ | ಅತೀ ಸಾಜಿರೇಂ ಸ್ವಲ್ಪ ಸೋಪೇಂ ಫುಕಾಚಿಂ | ಕರೀ ಮೂಳ ನಿರ್ಮೂಳ ಘೀತಾಂ ಭವಾಚೀಂ | ಜಿವಾಂ ಮಾನವಾಂ ಹೇಂಚಿ ಕೈವಲ್ಯ ಸಾಚೇಂ |

Very good is the name of this Ram, Beautiful, short, easy and free. When taken, it pulls out the roots of life; To souls of men, it is salvation, indeed. जनीं भोजनीं नाम वाचे वदावें। अती आदरें गद्यघोपें म्हणावें॥ हरीचिंतनें अन्न जेवीत जावें। तरी श्रीहरी पाविजेतो स्वभावें॥

ಜನೀಂ ಭೋಜನೀಂ ನಾನು ವಾಚೇ ವದಾವೇಂ! ಅತೀ ಆದರೇಂ ಗದ್ಯಘೋಷೇಂ ಮ್ಹ ಣಾವೇಂ ॥ ಹರೀಚಿಂತನೇಂ ಅನ್ನ ಜೀವೀತ ಜಾವೇಂ । ತರೀ ಶ್ರೀಹರೀ ಪಾವಿಜೀತೋ ಸ್ವಭಾವೇಂ ॥

Among men and at meals, do utter the name; With great regard, do thou chant it aloud; In the thought of the Lord, go on taking food; So will you attain the Lord with ease.

नये राम वाणी तया थोर हाणी । जनीं व्यर्थ प्राणी तया नाम काणी ॥ हरीनाम हें वेदशास्त्रीं पुराणीं । बहू आगळें बोलिली व्यासवाणी ॥

ನಯೇ ರಾಮ ವಾಣೀ ತಯಾ ಥೋರ ಹಾಣೀ। ಜನೀಂ ವೃರ್ಥ ಪ್ರಾಣೀ ತಯಾ ನಾಮ ಕಾಣೀ॥ ಹರೀನಾಮ ಹೇಂ ವೇದಶಾಸ್ತ್ರೀಂ ಪುರಾಣೀಂ। ಬಹೂ ಆಗಳೇಂ ಬೋಲಿಲೀ ವಾೃಸವಾಣೀ॥

Who utters not Ram, to him great harm; In vain the being to whom name is a myth. In the Vedas, Shastras and Puranas, Vyasa has said the name is supreme.

नको वीट मानू रघूनायकाचा । अती आदेरें बोलिजे राम वाचा ॥ न वेंचे मुखीं सांपडे रे फुकाचा । करीं घोष त्या जानकीवल्लभाचा ॥

ನಕೋ ವೀಟ ಮಾನೂಂ ರಘೂನಾಯ ಕಾಚಾ। ಅತೀ ಆದರೇಂ ಬೋಲಿಜೇ ರಾಮ ವಾಚಾ॥ ನ ವೇಂಚೇ ಮುಖೀಂ ಸಾಂಪಡೇ ರೇ ಫುಕಾಚಾ। ಕರೀಂ ಘೋಷ ತ್ಯಾ ಜಾನಕೀವಲ್ಲಭಾಚಾ॥

Look not on Ram with any disgust;
With great regard, utter "Ram" with the tongue.
Nothing do you lose, and you attain Him free:
Chant aloud the name of Sita's Lord.

अती आदरें सर्वही नामघोषें। गिरीकंदरीं जाइजे दूरि दोषें॥ हरी तिष्टत् तोषला नामतोषें। विशेषें हरा-मानसीं रामपीसें॥

ಅತೀ ಆದರೇಂ ಸರ್ವಹೀ ನಾಮಘೋಷೇಂ।
ಗಿರೀಕಂದರೀಂ ಜಾಇಜೀ ದೂರಿ ದೋಷೇಂ॥
ಹರೀ ತಿಷ್ಟತೂ ತೋಷಲಾ ನಾಮತೋಷೇಂ।
ವಿಶೇಷೇಂ ಹರಾ-ಮೂನಸೀಂ ರಾಮಪೀಸೇಂ॥

When the name, with regard, is chanted aloud, All faults go far into mountain-caves.

The Lord abides where pleased with the chant;
In Shiva's mind, especially, is madness for Ram.

जिंगी पाहतां देव हा अन्नदाता । तया लागली तस्वता सार चिंता ॥ तयाचे मुखीं नाम घेतां फुकाचें । मना सांग पां रे तुझें काय वेंचे ॥

ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ದೇವ ಹಾ ಅನ್ನದಾತಾ | ತಯಾ ಲಾಗಲೀ ತತ್ತ್ವತಾ ಸಾರ ಚಿಂತಾ || ತಯಾಚೀಂ ಮುಖೀಂ ನಾಮ ಘೇತಾಂ ಫುಕಾಚೀಂ | ಮನಾ ಸಾಂಗ ಪಾಂ ರೇ ತುಝೀಂ ಕಾಯ ವೇಂಚೇ ||

In the world, the Lord is the Giver of food; In truth, all care affects Him alone. In taking with the mouth His name which is free, O mind, do say what of yours you lose. तिन्ही लोक जाळूं शके कोप येतां। निवाला हरू तो मुखें नाम घेतां॥ जपे आदरें पार्वती विश्वमाता। म्हणोनी म्हणा तेंचि हें नाम आतां॥

ತಿದ್ದೀ ಲೋಕ ಜಾಳೂಂ ಶಕೇ ಕೋಶ ಯೇತಾಂ। ನಿವಾಲಾ ಹರೂ ತೋ ಮುಖೇಂ ನಾಮ ಘೇತಾಂ॥ ಜಪೇ ಆದರೇಂ ಪಾರ್ವತೀ ವಿಶ್ವಮಾತಾ। ಮ್ಹ ಣೋನೀ ಮ್ಹ ಣಾ ತೇಂಚಿ ಹೇಂ ನಾಮ ಆತಾಂ॥

The three worlds can He burn by anger stirred; That Hara became cool when He uttered the name. The Mother of the universe repeats it with love; So now do you utter the selfsame name.

अजामेळ पापी वदे पुत्रकामें । तया मुक्ति नारायणाचेनि नामें ॥ शुकाकारणें कुंटणी राम वाणी। मुखें बोळतां ख्याति जाळी पुराणीं॥

ಅಜಾಮೇಳ ಪಾಪೀ ವವೇ ಪುತ್ರಕಾಮೇಂ। ತಯಾ ಮುಕ್ತಿ ನಾರಾಯಣಾಚೀನಿ ನಾಮೇಂ∥ ಶುಕಾಕಾರಣೇಂ ಕುಂಟಣೀಂ ರಾಮ ವಾಣೀ! ಮುಖೇಂ ಬೋಲತಾಂ ಖ್ಯಾತಿ ಜಾಲೀ ಪುರಾಣೇಂ∥

Ajamil, the sinner, called his son out of love; To him salvation through Narayana's name. For her parrot, the harlot repeated "Ram", And so, in the Puranas spread her fame.

महामक्त प्रव्हाद हा दैत्यकूळीं। जपे रामनामावळी नित्य काळीं॥ पिता पापरूपी तया देखवेना। जनीं दैत्य तो नाम मुखें म्हणेना॥

ಮಹಾಭಕ್ತ ಪ್ರಲ್ಹಾದ ಹಾ ದೈತ್ಯ ಕೂಳೀಂ। ಜಪೇ ರಾಮನಾಮಾವಳೀ ನಿತ್ಯ ಕಾಳೀಂ॥ ಪಿತಾ ಪಾಪರೂಪೀ ತಯಾ ವೇಖವೇನಾ। ಜನೀಂ ದೈತ್ಯ ತೋ ನಾಮ ಮೂಖೇಂ ಮ್ಹ ಣೇನಾ॥

Pralhad, great devotee, in demons' clan, Ever repeats the names of Ram. His father, image of sin, can't bear; Demon among men, he utters not the name. मुखीं नाम नाहीं तया मुक्ति कैंची। भहंतागुणें यातना ते फुकाची॥ पुढें अंत येई्ड तो दैन्यवाणा। म्हणोनी म्हणा रे म्हणा देवराणा॥

ಮುಖೀಂ ನಾಮ ನಾಹೀಂ ತಯಾ ಮುಕ್ತಿ ಕೈಂಚೀ | ಅಹಂತಾಗುಣೇಂ ಯಾತನಾ ತೇ ಫುಕಾಚೀ || ಪುಢೇಂ ಅಂತ ಯೇಈಲ ತೋ ದೈನ್ಯವಾಣಾ | ಮ್ಹ ಣೋನೀ ಮ್ಹ್ರಣಾ ರೇ ಮ್ಹ್ರಣಾ ದೇವರಾಣಾ ||

Without the name, whence freedom for him? Through egoism comes agony for nothing at all. Later will come the miserable end; Hence chant, O chant the name of the Lord.

हरीनाम नेमस्त पाषाण तारी । बहू तारिले मानवदेहधारी ॥ तया रामनामीं सदा जो विकल्पी । वदेना कदा जीव तो पापरूपी ॥

ಹರೀನಾನು ನೀನುಸ್ತ ಪಾಷಾಣ ತಾರೀ। ಬಹೂ ತಾರಿಲೇ ಮಾನವದೇಹಧಾರೀ॥ ತಯಾ ರಾಮನಾಮೀಂ ಸದಾ ಜೋ ನಿಕಲ್ಪೀ। ವದೀನಾ ಕದಾ ಜೀವ ತೋ ಪಾಪರೂಪೀ॥

The name, as a rule, even stones doth save; It has saved many human beings, indeed. About that name, who ever has doubts, And utters it never—he's an image of sin.

जिंगी धन्य वाराणसी पुण्यराशी । तयेमाजिं जातां गती पूर्वजांसी ॥ मुखें रामनामावळी नित्य काळीं । जिवा होत सांगे सदा चंद्रमौळी ॥

ಜಗೀಂ ಧನ್ಯ ವಾರಾಣಸೀ ಪುಣ್ಯರಾಶೀ! ತಯೇಮಾಜಿಂ ಜಾತಾಂ ಗತೀ ಪೂರ್ವಜಾಂಸೀ ॥ ಮುಖೇಂ ರಾಮನಾಮಾವಳೀ ನಿತ್ಯ ಕಾಳೀಂ! ಜಿವಾ ಹೀತ ಸಾಂಗೇ ಸದಾ ಚಂದ್ರಮಾಳೀ ॥

Blest on earth is Kashi, of merit the store; Dying there means salvation to forbears. Chanting of the names of Ram at all times— To the soul this advice ever Shiva doth give. यथासांग रे कमें तेंही घडेना। घडे कमें तें पुण्य गांठीं पडेना॥ दया पाहतां सर्वभूतीं असेना। फुकाचें मुखीं नाम तेंही वसेना॥

ಯ ಥಾಸಾಂಗ ರೇ ಕರ್ಮ ತೇಂಹೀ ಘಡೇನಾ। ಘಡೇ ಕರ್ಮ ತೇಂ ಪುಣ್ಯ ಗಾಂಠೀಂ ಪಡೇನಾ॥ ದಯಾ ಪಾಹತಾಂ ಸರ್ವಭೂತೀಂ ಅಸೇನಾ। ಪುಕಾಚೇಂ ಮುಖೀಂ ನಾನು ತೇಂಹೀ ನಸೇನಾ॥

Action prescribed is not properly performed; For action performed, no merit is secured; Compassion to all beings existeth not; The inexpensive name—even that abideth not. जया नावडे नाम त्या येम जाची। विकल्पें उठे तकें त्या नकं ची ची॥ म्हणोनी अती आदरें नाम ध्यावें। मुखें बोलतां दोष जाती स्वभावें॥

ಜಯಾ ನಾವಡೇ ನಾನು ತ್ಯಾ ಯೇನು ಜಾಚೀ। ವಿಕಲ್ಪೇಂ ಉಠೇ ತರ್ಕ ತ್ಯಾ ನರ್ಕ ಚೀ ಚೀ॥ ವ್ಹು ಣೋನೀ ಅತೀ ಆದರೇಂ ನಾನು ಘ್ಯಾವೇಂ। ಮುಖೇಂ ಬೋಲತಾಂ ದೋಷ ಜಾತೀ ಸ್ವಭಾವೇಂ॥

Who likes not the name, him Yama torments; Who doubts and argues, fie! hell to him. Hence with great regard do take the name; Chanting with the mouth, faults vanish with ease. अती लीनता सर्वमावें स्वभावें । जना सजनालागिं संतोषवावें ॥ देहे कारणीं सर्व लावीत जावें । सर्गूणीं अती आदरेंसीं भजावें ॥

ಆತೀ ಲೀನತಾ ಸರ್ವಭಾವೇಂ ಸ್ವಭಾವೇಂ! ಜನಾ ಸಜ್ಜ ನಾಲಾಗಿಂ ಸಂತೋಷವಾವೇಂ ॥ ದೇಹೇ ಕಾರಣೀಂ ಸರ್ವ ಲಾವೀತ ಜಾವೇಂ! ಸಗೂಣೀಂ ಆತೀ ಆದರೇಂಸೀಂ ಭಜಾವೇಂ ॥

Remain very humble with all thy heart;
And please all men, the virtuous men.
To all good causes the body devote;
And the God with attributes worship with regard.

हरीकीर्तनें प्रीति रामीं धरावी। देहेबुद्धि नीरूपणीं वीसरावी॥ परद्रव्य आणीक कांता परावी। यद्थीं मना सांडि जीवीं करावी॥

ಹರೀಕೀರ್ತನೇಂ ಪ್ರೀತಿ ರಾಮಿಾಂ ಧರಾನೀ | ದೇಹೇಬುದ್ಧಿ ನೀರೂಪಣೀಂ ನೀಸರಾನೀ || ಪರದ್ರವೃ ಆಣೀಕ ಕಾಂತಾ ಪರಾನೀ | ಯದರ್ಥೀಂ ಮನಾ ಸಾಂಡಿ ಜೀನೀಂ ಕರಾನೀ ||

In singing of the Lord, cherish love for Ram; Describing Him, body-notion forget.

Another's wealth and another's wife—
Banish, O mind, all thought of these.

क्रियेवीण नानापरी बोलिजेतें। परी चित्त दुश्चित्त तें लाजवीतें॥ मना कल्पना धीट सैराट धांवे। तया मानवा देव कैसेनि पावे?॥

ಕ್ರಿಯೇನೀಣ ನಾನಾಪರೀ ಬೋಲಿಜೀತೇಂ | ಪರೀ ಚಿತ್ತ ದುಶ್ಚಿತ್ತ ತೇಂ ಲಾಜನೀತೇಂ || ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾ ಧೀಟ ಸೈರಾಟ ಧಾಂವೇ | ತಯಾ ಮಾನವಾ ದೇವ ಕೈಸೇನಿ ಪಾವೇ? ||

Variety of words without the deed; But the grieving mind puts one to shame. Whose fancy boldly runneth wild— How will that person God attain? विवेकें क्रिया आपुली पालटावी। अती आदरें शुद्ध क्रीया धरावी॥ जनीं बोलण्यासारिखें चाल बापा। मना कल्पना सोडिं संसारतापा॥

ವಿವೇಕೇಂ ಕ್ರಿಯಾ ಆಪುಲೀ ಪಾಲಟಾವೀ | ಅತೀ ಆದರೇಂ ಶುದ್ಧ ಕ್ರೀಯಾ ಧರಾವೀ || ಜನೀಂ ಬೋಲಣ್ಯಾಸಾರಿಖೀಂ ಚಾಲ ಬಾಪಾ | ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾ ಸೋಡಿಂ ಸಂಸಾರತಾಪಾ ||

With judgment change thy action's course; With regard engage in action pure.
Among men, O father, do as you say;
Away with fancy and fever of life.

बरी स्नानसंध्या करी एकनिष्टा। विवेकें मना आवरीं स्थानश्रष्टा॥ दया सर्वभूतीं जया मानवाला। सदा प्रेमळू भक्तिमावें निवाला॥

ಬರೀ ಸ್ನಾನಸಂಧಾಕ್ಷ ಕರೀಂ ಏಕನಿಷ್ಠಾ । ವಿವೇಕೇಂ ಮನಾ ಆವರೀಂ ಸ್ಥಾನಭ್ರಷ್ಟ್ರಾ ॥ ದಯಾ ಸರ್ವಭೂತೀಂ ಜಯಾ ಮಾನವಾಲಾ ಸದಾ ಪ್ರೇಮಳೂ ಭಕ್ತಿ ಭಾವೇಂ ನಿವಾಲಾ ॥

Bathe and pray well with a single heart; With judgment control the wandering mind. Compassion to all beings—the man who hath, Is ever loving, by devotion cooled. मना कोपआरोपणा ते नसावी। मना बुद्धि हे साधुसंगीं वसावी॥ मना नष्ट चांडाळ तो संग त्यागीं। मना होइं रे मोक्षभागीं विभागी॥

ಮನಾ ಕೋಪಆರೋಪಣಾ ತೇ ನಸಾನೀ। ಮನಾ ಬುದ್ಧಿ ಹೇ ಸಾಧುಸಂಗೀಂ ವಸಾನೀ॥ ಮನಾ ನಸ್ಟ ಚಾಂಡಾಳ ತೋ ಸಂಗ ತ್ಯಾಗೀಂ। ಮನಾ ಹೋಇಂ ರೇ ವೋಕ್ಷಭಾಗೀಂ ವಿಭಾಗೀ॥

Do not, O mind, give way to wrath; In the company of the good let the intellect be. Abandon the company of the lost and the vile: O mind, be a partner in freedom's share. सदा सर्वदा सज्जनाचेनि योगें। क्रिया पालटे मक्तिमावार्थ लागे॥ क्रियेवीण वाचाळता ते निवारीं। तुटे वाद संवाद तो हीतकारी॥

ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀನಿ ಯೋಗೇಂ | ಕ್ರಿಯಾ ಪಾಲಟೀ ಭಕ್ತಿ ಭಾವಾರ್ಥ ಲಾಗೇ || ಕ್ರಿಯೇವೀಣ ವಾಚಾಳತಾ ತೇ ನಿವಾರೀಂ | ತುಟೇ ವಾದೆ ಸಂವಾದ ತೋ ಹೀತಕಾರೀ ||

Ever through the company of the good, Action alters, devotion springs. Abandon eloquence bereft of the deed; Beneficial the discourse that ends dispute. जनीं वाद वेवाद सोडूनि द्यावा। जनीं सूखसंवाद सूर्खें करावा॥ जगीं तोचि तो शोकसंतापहारी। तुटे वाद संवाद तो हीतकारी॥

ಜನೀಂ ವಾದ ವೇವಾದ ಸೋಡೂನಿ ದ್ಯಾವಾ | ಜನೀಂ ಸೂಖಸಂವಾದ ಸೂಖೇಂ ಕರಾವಾ || ಜಗೀಂ ತೋಚಿ ತೋ ಶೋಕಸಂತಾಪಹಾರೀ | ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತೋ ಹೀತಕಾರೀ ||

Among men leave off discussion vain; Among men discourse in bliss conduct. In the world, that itself cures pain and heat. Beneficial the discourse that ends dispute. तुटे वाद संवाद त्यातें म्हणावें । विवेकें अहंभाव यातें जिणावें ॥ अहंतागुणें वाद नानाविकारी । तुटे वाद संवाद तो होतकारी ॥

ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತ್ಯಾತೇಂ ವ್ಹು ಹಾವೇಂ \
ವಿವೇಕೇಂ ಆಹಂಭಾವ ಯಾತೇಂ ಜಿಹಾವೇಂ ||
ಆಹಂತಾಗುಣೇಂ ವಾದ ನಾನಾವಿಕಾರೀ |
ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತೋ ಹೀತಕಾರೀ ||

What ends dispute is termed discourse; With judgment kill out the pride of self. Egoism so distorts debate; Beneficial the discourse that ends dispute. हिताकारणें बोल्लणें सत्य आहे। हिताकारणें सर्व शोधूनि पाहें॥ हिताकारणें बंड पाखांड वारो। तुटे वाद संवाद तो हीतकारी॥

ಹಿತಾಕಾರಣೀಂ ಬೋಲಣೀಂ ಸತ್ಯ ಆಹೇ | ಹಿತಾಕಾರಣೀಂ ಸರ್ವ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ || ಹಿತಾಕಾರಣೀಂ ಬಂಡ ಪಾಖಾಂಡ ವಾರೀ | ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತೋ ಹೀತಕಾರೀ ||

For thine own good the truth I tell; For thine own good search out and see; Avoid hypocritical, godless talk; Beneficial the discourse that ends dispute. जनीं सांगतां ऐकतां जन्म गेला । परी वादवीवाद तैसाचि ठेला ॥ उठे संशयो वाद हा दंभधारी । तुटे वाद संवाद तो हीतकारो ॥

ಜನೀಂ ಸಾಂಗತಾಂ ಐಕತಾಂ ಜನ್ಮ ಗೇಲಾ | ಪರೀ ವಾದವೀವಾದ ತೈಸಾಚಿ ಠೀಲಾ || ಉಠೇ ಸಂಶಯೋ ವಾದ ಹಾ ದಂಭಧಾರೀ | ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತೋ ಹೀತಕಾರೀ ||

In speaking and hearing, hath life been spent, But the war of words is as ever it was. In vain the debate that stirreth doubt; Beneficial the discourse that ends dispute. जनीं हीत पंडीत सांडीत गेले। अहंतागुणें ब्रह्मराक्षस जाले॥ तयाहूनि ब्युत्पन्न तो कोण आहे। मना सर्व जाणीव सांडूनि राहें॥

ಜನೀಂ ಹೀತ ಪಂಡೀತ ಸಾಂಡೀತ ಗೇಲೇ | ಆಹಂತಾಗುಣೀಂ ಬ್ರಹ್ಮರಾಕ್ಷಸ ಜಾಲೇ || ತಯಾಹೂನಿ ವೃೃತ್ಪನ್ನ ತೋ ಕೋಣ ಆಹೇ | ಮನಾ ಸರ್ವ ಜಾಣೀವ ಸಾಂಡೂನಿ ರಾಹೇಂ ||

The learned went on discarding good; Became big demons through pride of self. Who is there more learned than He? Leave off all pride of knowledge, and live. फुकार्चे मुखीं बोलतां काय वेंचे। दिसंदीस अभ्यंतरीं गर्व सांचे।। क्रियेवीण वाचाळता व्यर्थ आहे। विचारें तुझा तूंचि शोधूनि पांहें॥

ಪುಕಾಚೀಂ ಮುಖೀಂ ಬೋಲತಾಂ ಕಾಯು ವೇಂಚೇ ! ದಿಸಂದೀಸ ಅಭ್ಯಂತರೀಂ ಗರ್ವ ಸಾಂಚೇ ॥ ಕ್ರಿಯೇವೀಣ ವಾಚಾಳತಾ ವೃರ್ಥ ಆಹೇ ! ವಿಚಾರೇಂ ತುರುತಾ ತೂಂಚಿ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ ॥

In merely talking with the mouth, what is lost? Day by day pride gathers within.

Without the deed eloquence is vain;

Reflect, search thou thyself, and see.

तुटे वाद संवाद तेथें करावा । विवेकें अहंमाव हा पालटावा ॥ जनीं बोलण्यासारिखें आचरावें । क्रियापालटें मक्तिपंथेंचि जावें ॥

ತುಟೀ ವಾದ ಸಂವಾದ ತೇಥೇಂ ಕರಾವಾ | ವಿವೇಕೇಂ ಆಹಂಭಾವ ಹಾ ಪಾಲಟಾವಾ || ಜನೀಂ ಬೋಲಣ್ಮಾ ಸಾರಿಖೇಂ ಆಚರಾವೇಂ | ಕ್ರಿಯಾಪಾಲಟೀಂ ಭಕ್ತಿ ಪಂಥೇಂಚಿ ಜಾವೇಂ ||

Where ends dispute, there hold discourse; With judgment change the feeling of "I". Among men do practise as you preach; Reforming, tread devotion's path.

बहू श्रापितां कष्टला अंबऋषी । तयाचे स्वयें श्रीहरी जन्म सोशी ॥ दिला क्षीरसिंधू तया ऊपमानी । नुपेक्षी कदा देव भक्तामिमानी ॥

ಬಹೂ ಶ್ರಾಪಿತಾಂ ಕಷ್ಟಲಾ ಅಂಬೠ೩ೀ। ತಯಾಚೀ ಸ್ವಯೇಂ ಶ್ರೀಹರೀ ಜನ್ಮ ಸೋಶೀ॥ ದಿಲಾ ಕ್ಷೀರಸಿಂಧೂ ತಯಾ ಊಪಮಾನೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

Being cursed, Ambarishi suffered much; For him the Lord bore the travail of birth; He gave Upamanyu the ocean of milk: Never doth God His devotee neglect. धुरू छेंकरूं बापुडें दैम्यवाणें। कृपा माकितां दीधली भेटि जेणें॥ चिरंजीव तारांगणीं प्रेमखाणी। नुपेक्षी कदा देव मक्तामिमानी॥

ಧುರೂ ಲೇಂಕರೂಂ <mark>ಬಾವುಡೇಂ ದೈನ್ಯವಾಣೇಂ !</mark> ಕೃಪಾ ಭಾಕಿತಾಂ ದೀಧಲೀ ಭೇಟಿ ಜೇಣೇಂ ॥ ಚಿರಂಜೀವ ತಾರಾಂಗಣೇಂ ಪ್ರೇ**ಮಖಾಣೀ** । ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭ**ಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ** ॥

When Dhruva, the child, poor, forlorn, Sought grace, Who showed Himself and gave Eternal abode amidst the stars— Never doth God His devotee neglect. गजेंद्र् महासंकटीं वाट पाहे। तयाकारणें श्रीहरी धांवताहे।। उडी धातली जाहला जीवदानी। नुपेक्षी कदा देव मक्तामिमानी॥

ಗಜೀಂದ್ರೂ ಮಹಾಸಂಕಟೀಂ ವಾಟ ಪಾಹೇ। ತಯಾಕಾರಣೇಂ ಶ್ರೀಹರೀ ಧಾಂವತಾಹೇ॥ ಉಡೀ ಘಾತಲೀ ಜಾಹಲಾ ಜೀವದಾನೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

Gajendra looks up in trouble great;
The blessed Lord runs out for him,
Made a plunge, became the saviour of his life:
Never doth God His devotee neglect.

अजामेळ पापी तया अंत आला । कृपाळूपणें तो जनीं मुक्त केळा ॥ अनाथासि आधार हा चक्रपाणी । जुपेक्षी कदा देव भक्तामिमानी ॥

ಅಜಾಮೇಳ ಪಾಹೀ ತಯಾ ಅಂತ ಆಲಾ∣ ಕೃಪಾಳೂಪಣೇಂ ತೋ ಜನೀಂ ಮುಕ್ತ ಕೇಲಾ ∥ ಆನಾಥಾಸಿ ಆಧಾರ ಹಾ ಚಕ್ರಪಾಣೀ∣ ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ ∥

Ajamil, the sinner—to him came the end; Graciously, He liberated him. Support of the helpless, Wielder of the wheel: Never doth God His devotee neglect. विधीकारणें जाहरूा मत्स्य वेगीं। धरी कूर्मरूपें धरा पृष्ठभागीं॥ जना रक्षणाकारणें नीच योनी। नुपेक्षी कदा देव भक्ताभिमानी॥

ವಿಧೀಕಾರಣೇಂ ಜಾಹಲಾ ಮಕ್ಸ್ಕೃ ವೇಗೀಂ। ಧ೦ೀ ಕೂರ್ಮರೂಪೇಂ ಧರಾ ಪೃಷ್ಠ ಭಾಗೀಂ॥ ಜನಾ ರಕ್ಷಣಾಕಾರಣೇಂ ನೀಚ ಯೋನೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

For Brahma's sake He became a fish;
As tortoise, He bore the earth on His back;
Assumed low births to save mankind:
Never doth God His devotee neglect.

महा भक्त प्रव्हाद हा कष्टवीला।
म्हणोनी तयाकारणें सिंह जाला॥
नये ज्वाळ वीशाळ संन्नीय कोणी।
नुपेक्षी कदा देव भक्ताभिमानी॥

ಮಹಾ ಭಕ್ತ ಪ್ರಲ್ಹಾದ ಹಾ ಕಷ್ಟನೀಲಾ। ಮ್ಹ ಣೋನೀ ತಯಾಕಾರಹೇಂ ಸಿಂಹ ಜಾಲಾ॥ ನಯೇ ಜ್ವಾಳ ನೀಶಾಳ ಸಂನ್ನೀಧ ಕೋಣೇ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

Pralhad, great devotee, was tormented so, And hence, for his sake, a lion He became — Extensive Flame none would approach: Never doth God His devotee neglect. कृपा माकिता जाहला वज्रपाणी । तयाकारणे वामन् चक्रपाणी ॥ द्विजांकारणें मार्गवू चापपाणी । नुपेक्षी कदा देव मक्तामिमानी ॥

ಕೃಪಾ ಭಾಕಿತಾ ಜಾಹಲಾ ವಜ್ರಪಾಣೀ | ತಯಾಕಾರಣೇಂ ವಾಮನೂ ಚಕ್ರಪಾಣೀ || ದ್ವಿಜಾಂಕಾರಣೇಂ ಭಾರ್ಗವೂ ಚಾಪಪಾಣೀ | ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ ||

When Indra began to seek His grace, The Wielder of the wheel became Vaman for him; For Brahmans, Parashuram, Wielder of the bow: Never doth God His devotee neglect. अहल्येसतीलागि आरण्यपंथें। कुडावा पुढ़ें देव बंदीं तयांतें॥ बंळें सोडितां घाव घाली निशाणीं। नुपेक्षी कदा राम दासामिमानी॥

ಆಹಲ್ಮೀಸತೀಲಾಗಿಂ ಆರಣ್ಯಪಂಥೇಂ | ಕುಡಾವಾ ಪುಥೇಂ ದೇವ ಬಂದೀಂ ತಯಾಂತೇಂ | ಬಳೇಂ ಸೋಡಿತಾಂ ಘಾವ ಘಾಲೀ ನಿಶಾಣೀಂ | ನುಪೀಕ್ಷೀ ಕದಾ ರಾವು ದಾಸಾಭಿಮಾನೀ |

For Ahalya, the chaste, on forest path, The Saviour; later, when from prison the gods With force He freed, there was beat of drum: Never doth Ram His servant neglect. तये द्रौपदीकारणें छागवेगें। त्वेरं धांवतो सर्व सांडूनि मागें॥ कळीलागिं जाला असे बौद्ध मौनी। नुपेक्षी कदा देव मक्तामिमानी॥

ತಯೇ ದ್ರೌಪದೀಕಾರಣೇಂ ಲಾಗವೇಗೇಂ। ತ್ವರೇಂ ಧಾಂವತೋ ಸರ್ವ ಸಾಂಡೂನಿ ಮಾಗೇಂ॥ ಕಳೀಲಾಗಿಂ ಜಾಲಾ ಅಸೇ ಬೌದ್ಧ ಮೌನೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

Instantly, for Droupadi's sake, He rushes quick, leaving all behind. For the Kali Age, silent has He turned: Never doth God His devotee neglect. अनाथां दिनांकारेंग जन्मताहे। कलंकी पुढें देव होणार आहे॥ तया वर्णितां शीणली वेदवाणी। नुपेक्षी कदा देव भक्तामिमानी॥

ಅನಾಥಾಂ ದಿನಾಂಕಾರಣೀಂ ಜನ್ಮತಾಹೇ। ಕಲಂಕೀ ಪುಥೇಂ ದೇವ ಹೋಣಾರ ಆಹೇ॥ ತಯಾ ವರ್ಣತಾಂ ಶೀಣಲೀ ವೇದವಾಣೀ। ನುಪೇಕ್ಷೀ ಕದಾ ದೇವ ಭಕ್ತಾಭಿಮಾನೀ॥

For the helpless and meek, He incarnates; Later, God will Kalki become. Describing Him, the Vedas have tired: Never doth God His devotee neglect. जनांकारणें देव छीलावतारी। बहूतांपरी आदरें वेषधारी॥ तया नेणती ते जन पापरूपी। दुरात्मे महानष्ट चांडाळ पापी॥

ಜನಾಂಕಾರಣೇಂ ದೇವ ಲೀಲಾವತಾರೀ | ಬಹೂತಾಂಪರೀ ಆದರೇಂ ವೇಷಧಾರೀ || ತಯಾ ನೇಣತೀ ತೀ ಜನ ಪಾಪರೂಪೀ | ದುರಾತ್ಮೇ ಮಹಾನಷ್ಟ ಚಾಂಡಾಳ ಪಾಪೀ ||

For mankind, God incarnates in sport, And lovingly takes on many a guise. Who know Him not are images of sin, Wicked, abandoned, sinners vile. जर्गी धन्य तो रामप्खें निवाला। कथा ऐकतां सर्व तल्लीन जाला॥ देहेमावना रामबोधें उडाली। मनोवासना रामरूपीं बुडाली॥

ಜಗೀಂ ಧನ್ಯ ತೋ ರಾಮಸೂಖೇಂ ನಿವಾಲಾ | ಕಥಾ ಐಕತಾಂ ಸರ್ವ ತಲ್ಲೀನ ಜಾಲಾ || ದಿಹೇಭಾನನಾ ರಾಮಬೋಧೇಂ ಉಡಾಲೀ | ಮನೋವಾಸನಾ ರಾಮರೂಪೀಂ ಬುಡಾಲೀ ||

He is blest who is cooled by the bliss of Ram, Who, hearing His story, is quite absorbed, Whose body-notion through His awareness flees, Whose mental trends are drowned in His form. मना वासना वासुदेवीं वसीं दे। मना कामना कामसंगीं नसीं दे॥ मना कल्पना वाउगी ते न कीजे। मना सज्जना सजनीं वस्ति कीजे॥

ಮನಾ ವಾಸನಾ ವಾಸುದೇವೀಂ ವಸೋಂ ದೇ | ಮನಾ ಕಾಮನಾ ಕಾಮಸಂಗೀಂ ನಸೋಂ ದೇ || ಮನಾ ಕಲ್ಪನಾ ವಾಉಗೀ ತೇ ನ ಕೀಜೇ | ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ಸಜ್ಜ ನೀಂ ವಸ್ತ್ರಿ ಕೀಜೇ ||

Let tendencies nestle in Vasudev; Let desires be free from attachment to lust; Fancies evil entertain not; O virtuous mind, in the virtuous abide. गतीकारेणं संगती सजनाची। मती पालटे सूमती दुर्जनाची॥ रतीनायिकेचा पती नष्ट आहे। ग्हणोनी मनातीत होऊनि राहे॥

ಗತೀಕಾರಣೇಂ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ | ಮತೀ ಪಾಲಟೇ ಸೂಮತೀ ದುರ್ಜನಾಚೀ || ರತೀನಾಯಿಕೇಜಾ ಪತೀ ನಷ್ಟ ಆಹೇ | ಮ್ಹ ಣೋನೀ ಮನಾತೀತ ಹೋಊನಿ `ರಾಹೇ ||

For salvation is the company of the good;
The way of the wicked for the better doth change;
The god of love is a profligate;
Transcending the mind, so be and remain.

मना अल्प संकल्प तोही नसावा। सदा सत्यसंकल्प चित्तीं वसावा॥ जनीं जल्प वीकल्प तोही त्यजावा। रमाकांत एकांतकाळीं मजावा॥

ಮನಾ ಅಲ್ಪ ಸಂಕಲ್ಪ ತೋಹೀ ನಸಾವಾ। ಸದಾ ಸತ್ಯಸಂಕಲ್ಪ ಚಿತ್ರೀಂ ವಸಾವಾ॥ ಜನೀಂ ಜಲ್ಪ ವೀಕಲ್ಪ ತೋಹೀ ತ್ಯಜಾವಾ। ರಮಾಕಾಂತ ಏಕಾಂತಕಾಳೀಂ ಭಜಾವಾ॥

O mind, let there be no planning in the least; Let the thought of Truth in you ever abide. Leave off all useless talk and doubt, And worship Ram in solitude. भजाया जनीं पाहतां राम एकू। कभीं बाण एकू मुखीं शब्द एकू॥ क्रिया पाहतां उद्धरे सर्व लोकू। धरा जानकीनायकाचा विवेकू॥

ಭಜಾಯಾ ಜನೀಂ ಪಾಹತಾಂ ರಾಮ ಏಕೂ | ಕರೀಂ ಬಾಣ ಏಕೂ ಮುಖೀಂ ಶಬ್ದ ಏಕೂ || ಕ್ರಿಯಾ ಪಾಹತಾಂ ಉದ್ದರೇ ಸರ್ವ ಲೋಕೂ | ಧರಾ ಜಾನಕೀನಾಯಕಾಚಾ ವಿವೇಕೂ ||

For men to worship, Ram is the One— In the hand one arrow, in the mouth one word. Looking at His deeds, all the world is saved: Cherish the discrimination of Ram. विचारूनि बोले विवंचूनि चाले। तयाचेनि संतप्त तेही निवाले॥ बरें शोधिल्यावीण बोलों नकोहो। जनीं चालणें शुद्ध नेमस्त राहो॥

ನಿಚಾರೂನಿ ಬೋಲೇ ನಿವಂಚೂನಿ ಚಾಲೇ | ತಯಾಚೇನಿ ಸಂತಪ್ತ ತೇಹೀ ನಿವಾಲೇ || ಬರೇಂ ಶೋಧಿಲಾೄನೀಣ ಬೋಲೋಂ ನಕೋಹೋ | ಜನೀಂ ಚಾಲಣೀಂ ಶುದ್ಧ ನೇಮಸ್ತ ರಾಹೋ ||

Who thinks and then speaks, considers and acts, Through him, the excited even are cooled. Without proper scrutiny, O do not speak; Let thy conduct among men be pure as a rule.

हरीमक्त वीरक्त विज्ञानराशी। जेणें मानसीं स्थापिलें निश्चयासी॥ तया दर्शनें स्पर्शनें पुण्य जोडे। तया माषणें नष्ट संदेह मोडे॥

ಹರೀಭಕ್ತ ನೀರಕ್ತ ವಿಜ್ಞಾನರಾಶೀ | ಜಿಣೇಂ ಮಾನಸೀಂ ಸ್ಥಾಪಿಲೇಂ ನಿಶ್ಚಯಾಸೀ || ತಯಾ ದರ್ಶನೇಂ ಸ್ಪರ್ಶನೇಂ ಪುಣ್ಯ ಜೋಡೇ | ತಯಾ ಭಾಷಣೇಂ ನಷ್ಟ ಸಂದೇಶ ಮೋಡೇ ||

Devotee of God, dispassionate, wise, Who, in his mind, has certainty installed— Through his sight and touch, is merit earned; Through his discourse, vile doubt is cleared. नसे गर्व आंगीं सदा वीतरागी। क्षमा शांति मोगी दयादक्ष योगी॥ नसे कोम ना क्षोम ना दैन्यवाणा। इहीं रुक्षणीं जाणिजे योगिराणा॥

ನಸೇ ಗರ್ವ ಆಂಗೀಂ ಸದಾ ನೀತರಾಗೀ। ಕ್ಷಮಾ ಶಾಂತಿ ಭೋಗೀ ದಯಾದಕ್ಷ ಯೋಗೀ॥ ನಸೇ ಲೋಭ ನಾ ಕ್ಷೋಭ ನಾ ದೈನೄವಾಣಾ। ಇಹೀಂ ಲಕ್ಷಣೀಂ ಜಾಣಿಜೀ ಯೋಗಿರಾಣಾ॥

In the body no pride, dispassionate ever, Forgiving, peaceful, merciful, absorbed, No greed, excitement, misery— By these marks, should be known the Yogis' king. धरीं रे मना संगती सज्जनाची। जेणें वृत्ति हे पाळटे दुर्जनाची॥ बळें माव सहुद्धि सन्मार्ग लागे। महाकूर तो काळ विकाळ मंगे॥

ಧರೀಂ ರೇ ಮನಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ । ಜಿಣೇಂ ವೃತ್ತಿ ಹೇ ಪಾಲಟೀ ದುರ್ಜನಾಚೀ ॥ ಬಳೇಂ ಭಾವ ಸದ್ಬುದ್ಧಿ ಸನ್ಮಾರ್ಗ ಲಾಗೇ । ಮಹಾಕ್ರೂರ ತೋ ಕಾಳ ವಿಕ್ರಾಳ ಭಂಗೇ ॥

Hold on, O mind, to the company of the good Whereby the course of the wicked doth change; Good feeling, good sense, right path take hold, And cruel, fearful Death is broke.

भयें व्यापिलें सर्व ब्रह्मांड आहे भयातीत तें संत आनंत पाहे ॥ जया पाहतां द्वैत कांहीं दिसेना । भय मानसीं सर्वथाहो असेना ॥

ಭಯೇಂ ವ್ಯಾಪಿಲೇಂ ಸರ್ವ ಬ್ರಹ್ಮಾಂಡ ಆಹೇ | ಭಯಾತೀತ ತೇಂ ಸಂತ ಆನಂತ ಪಾಹೇ || ಜಯಾ ಪಾಹತಾಂ ದ್ರೈತ ಕಾಂಹೀಂ ದಿಸೇನಾ | ಭಯ ಮಾನಸೀಂ ಸರ್ವಥಾಹೀ ಅಸೇನಾ ||

Enveloped in fear is the universe entire; Beyond fear behold Eternal Peace; Beholding which, duality disappears; In the mind, no fear ever remains. जिवा श्रेष्ठ ते स्पष्ट सांगोनि गेले। परी जीव अज्ञान तैसेचि ठेले॥ देहेबुद्धिचें कर्म खोटें टळेना। जुनें ठेवणें मीपणें आकळेना॥

ಜಿನಾ ಶ್ರೇಷ್ಠ ತೇ ಸ್ಪಷ್ಟ ಸಾಂಗೋನಿ ಗೇಲೇ। ಪರೀ ಜೀವ ಅಜ್ಞಾನ ತೈಸೇಚಿ ಠೇಲೇ॥ ದೇಹೇಬುದ್ಧಿ ಚೇಂ ಕರ್ಮ ಖೋಟೀಂ ಟಳೇನಾ। ಜುನೇಂ ಠೇವಣೇಂ ಮಿಂಪಣೇಂ ಆಕಳೇನಾ॥

The great have clearly told beings before, But beings keep ignorant all the same. I am the body—this myth dies not: The treasure trove eludes the egoist's reach. श्रमें नाडळे वित्त तें गुप्त जालें। जिवा जन्मदारिद्द ठाकूनि आछें॥ देहेबुद्धिचा निश्चयो ज्या ठळेना। जुनें ठेवणें मीपणें आकळेना॥

ಭ್ರಮೀಂ ನಾಡಳೇ ವಿತ್ತ ತೇಂ ಗುಪ್ತ ಜಾಲೇಂ। ಜಿವಾ ಜನ್ಮದಾರಿದ್ರ ಠಾಕೂನಿ ಆಲೇಂ॥ ದಿಹೇಬುದ್ಧಿ ಚಾ ನಿಶ್ಚಯೋ ಜಾ, ಟಳೇನಾ। ಜುನೇಂ ಠೇವಣೇಂ ಮೂಪಣೇಂ ಆಕಳೇನಾ॥

Through delusion, the treasure remaineth hidden; The being endureth poverty from birth. I am the body—the conviction dies not; The treasure trove eludes the egoist's reach. पुढें पाहतां सर्वही कोंदलेंसे। अभाग्यास हें दश्य पाषाण भासे॥ अभावें कदा पुण्य गांठीं पडेना। जुनें ठेवणें मीपणें आकळेना॥

ಪುಢೇಂ ಪಾಹತಾಂ ಸರ್ವಹೀ ಕೋಂದಲೇಂಸೇ | ಆಭಾಗ್ಯಾಸ ಹೇಂ ದೃಶ್ಯ ಪಾಷಾಣ ಭಾಸೇ || ಆಭಾವೇಂ ಕದಾ ಪುಣ್ಯ ಗಾಂಠೀಂ ಪಡೇನಾ | ಜುನೇಂ ಠೇವಣೇಂ ಮೂಪಣೇಂ ಆಕಳೇನಾ ||

Look before: it permeates all;
To the luckless, this sight doth seem but stone;
From lack of faith, merit never accrues;
The treasure trove eludes the egoist's reach.

जयाचे तया चूकलें प्राप्त नाहीं।
गुणें गोविलें जाहलें दुःख देहीं॥
गुणावेगळी वृत्ति तेही वळेना।
जुनें ठेवणें मीपेंणें आकळेना॥

ಜಯಾಚೇಂ ತಯೂ ಚೂಕಲೇಂ ಪ್ರಾಕ್ತ ನಾಹೀಂ | ಗುಣೇಂ ಗೋವಿಲೇಂ ಜಾಹಲೇಂ ದುಃಖ ದೇಹೀಂ || ಗುಣಾವೇಗಳೀ ವೃತ್ತಿ ತೇಹೀ ವಳೇನಾ | ಜುನೇಂ ಠೇವಣೇಂ ವಿೂಪಣೀಂ ಆಕಳೇನಾ ||

He whose it is, attains it not; By the qualities bound, the body grieves. Beyond the qualities, the mind moves not; The treasure trove eludes the egoist's reach. म्हणे दास सायास त्याचे करावे। जनीं जाणता पाय त्याचे धरावे॥ गुरू-अंजनेवीण तें आकळेना। जुनें ठेवेणें मीपेंणें तें कळेना॥

ಮ್ಹಣೀ ದಾಸ ಸಾಯಾಸ ತ್ಯಾಚೀ ಕರಾನೇ ⊨ ಜನೀಂ ಜಾಣತಾ ಪಾಯು ತ್ಯಾಚೀ ಧರಾನೇ ∥ ಗುರೂ-ಅಂಜನೇವೀಣ ತೇಂ ಆಕಳೇನಾ ⊨ ಜುನೇಂ ಠೀವಣೇಂ ಮೂಪಣೇಂ ತೇ ಕಳೇನಾ ∥

Ramdas says: "Serve well and true And clasp the feet of one who knows. Without Guru's collyrium, it showeth not; The treasure trove eludes the egoist's reach." कळेना कळेना ढळेना । ढळे नाढळे संशयोही ढळेना ॥ गळेना गळेना अहंता गळेना । बळे आकळेना मिळेना मिळेना ॥

ಕಳೇನಾ ಕಳೇನಾ ಕಳೇನಾ ಢಳೀನಾ । ಢಳೇ ನಾಢಳೇ ಸಂಶಯೋಹೀ ಢಳೇನಾ ॥ ಗಳೇನಾ ಗಳೇನಾ ಅಹಂತಾ ಗಳೇ<u>ನಾ ।</u> ಬಳೇಂ ಆಕಳೇನಾ ಮುಳೇನಾ ಮಿಳೇನಾ ॥

It cannot be known, not be known, not be known, Even doubt doth not leave, not leave, not leave; Egoism doth not drop off, drop off; By force it cannot be got, not be got.

भविद्यागुणें मानवा उत्मजेना । अमें चूकलें हीत तें आकळेना ॥ परीक्षेविणें बांघलें दृढ नाणें । परी सत्य मिथ्या असें कोण जाणे ॥

ಆವಿದ್ಯಾ ಗುಣೇಂ ಮಾನವಾ ಊಮಜೇನಾ। ಭ್ರಮಿಂ ಚೂಕ್ತಲೇಂ ಹೀತ ತೇಂ ಆಕಳೇನಾ॥ ಪರೀಕ್ಷೇವಿಣೇಂ ಬಾಂಧಲೇಂ ದೃಢ ನಾಣೇಂ। ಪರೀ ಸತ್ಯ ಮಿಥ್ಯಾ ಅಸೇಂ ಕೋಣ ಜಾಣೀ॥

Through ignorance, man doth not comprehend; Through delusion, the good that is lost comes not Without a test, has the coin been strung; Whether genuine or false, indeed, who knows? जगीं पाहतां साच तें काय आहे। अती आदरें सत्य शोधूनि पाहें॥ पुढें पाहतां पाहतां देव जोडे। अम भ्रांति अज्ञान हें सर्व मोडे॥

ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ಸಾಚ ತೇಂ ಕಾಯು ಆಹೇ। ಆತೀ ಆದರೇಂ ಸತ್ಮ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ॥ ಪುಢೇಂ ಪಾಹತಾಂ ಪಾಹತಾಂ ದೇವ ಜೋಡೇ। ಭ್ರಮ ಭ್ರಾಂತಿ ಅಜ್ಞಾನ ಹೇಂ ಸರ್ವ ಮೋಡೇ॥

What is the reality in this world?
With regard search out and see the Truth.
Searching and searching, you will God attain;
Delusion, confusion and ignorance will cease.

सदा वीषयो चिंतितां जीव जाला । अहंभाव अज्ञान जन्मास आला ॥ विवेकें सदा स्वस्वरूपीं भरावें । जिवा ऊगमीं जन्म नाहीं स्वभावें ॥

ಸದಾ ನೀಷಯೋ ಚಿಂತಿತಾಂ ಜೀವ ಜಾಲಾ | ಆಹಂಭಾವ ಅಜ್ಞಾನ ಜನ್ಮಾಸ ಆಲಾ || ವಿವೇಕೇಂ ಸದಾ ಸ್ವಸ್ಪರೂಪೀಂ ಭರಾವೇಂ | ಜಿವಾ ಊಗವೂಂ ಜನ್ಮ ನಾಹೀಂ ಸೃಭಾವೇಂ ||

The soul, ever thinking of objects of sense, Through egoism and ignorance, came to birth. With judgment, be filled with thine own Self; At source and by nature, the soul has no birth. दिसे छोचनीं तें नसे कल्पकोडी । अकस्मात आकारलें काळ मोडी ॥ पुढ़ें सर्व जाईल कांहीं न राहे । मना संत आनंत शोधूनि पाहे ॥

ದಿಸೇ ಲೋಚನೀಂ ತೀಂ ನಸೇ ಕಲ್ಪಕೋಡೀ | ಆಕಸ್ಮಾತ ಆಕಾರಲೀಂ ಕಾಳ ಮೋಡೀ || ಪುಢೀಂ ಸರ್ವ ಜಾಈಲ ಕಾಹೀಂ ನ ರಾಹೇ | ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೀ ||

What the eye can see will not last for e'er;
Of a sudden, Time will smash whatever has form;
Later, all this will go and and nothing remain.
O mind, seek and behold Eternal Peace.

फुटेना तुटेना चळेना ढळेना । सदा संचलें मीपणें तें कळेना ॥ तया एकरूपासि दूजें न साहे । मना संत आनंत शोधूनि पाहे ॥

ಪುಟೀನಾ ತುಟೀನಾ ಚಳೀನಾ ಥಳೇನಾ! ಸದಾ ಸಂಚಲೀಂ ವಿೂಪಣೀಂ ತೀಂ ಕಳೇನಾ ∥ ತಯಾ ಏಕರೂಪಾಸಿ ದೂಜೀಂ ನ ಸಾಹೇ! ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೂಧಿ ಪಾಹೇ ∥

It bursts not, breaks not, moveth not; Eludes the egoist, pervading all. It is One which never a second can brook. O mind, seek and behold Eternal Peace. निराकार आधार ब्रह्मादिकांचा । जया सांगतां शीणली वेदवाचा ॥ विवेकें तदाकार होऊनि राहें । मना संत आनंत शोधूनि पाहें ॥

ಸರಾಕಾರ ಆಧಾನ ಬ್ರಹ್ಮಾದಿಕಾಂಚಾ ! ಜಯಾ ಸಾಂಗತಾಂ ಶೀಣಲೀ ವೇದವಾಚಾ ॥ ವಿವೇಕೇಂ ತದಾಕಾರ ಹೋಊನಿ ರಾಹೇಂ ⊦ ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ ॥

The Formless supports Brahma and all.
What the Vedas, indeed, have failed to describe,
With judgment, be at one with It;
O mind, seek and behold Eternal Peace.

जगीं पा**हतां चर्मचक्षीं न** लक्षे । जगीं पाहतां ज्ञानचक्षीं न रक्षे ॥ जगीं पाहतां पाहणें जात आहे । मना संत आनंत शोधूनि पाहें ॥

ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ಚರ್ಮಚಕ್ರೀಂ ನ ಲಕ್ಷೇ | ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ಜ್ಞಾ ನಚಕ್ರೀಂ ನ ರಕ್ಷೇ || ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ಪಾಹಣೀಂ ಜಾತ ಆಹೇ | ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ ||

What the physical eye can never see, What the eye of wisdom can behold, Seeing which, seeing is no more— O mind, seek and behold Eternal Peace. नसे पीत ना खेत ना स्याम कांहीं। नसे न्यक अन्यक्त ना नीळ नाहीं॥ म्हणे दास विश्वासतां मुक्ति लाहे। मना संत आनंत शोधूनि पाहें॥

ನಸೇ ಸೀತ ನಾ ಶೈತ ನಾ ಶ್ಯಾಮ ಕಾಂಹೀಂ। ನಸೇ ವ್ಯಕ್ತ ಅವ್ಯಕ್ತ ನಾ ನೀಳ ನಾಹೀಂ॥ ಮ್ಹ ಹೇ ದಾಸ ವಿಶ್ವಾಸತಾಂ ಮುಕ್ತಿ ಲಾಹೇ। ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ॥

Nor yellow nor white nor dark nor blue, Nor manifest nor unmanifest. Says Ramdas, "With faith is freedom attained. O mind, seek and behold Eternal Peace." स्वरं शोधितां शोधितां शोधताहे।
मना बोधितां बोधितां बोधताहे॥
परी सर्वही सजनाचेनि योगें।
बरा निश्चयो पाविजे सानुरागें॥

ಖರೇಂ ಶೋಧಿತಾಂ ಶೋಧಿತಾಂ ಶೋಧಿತಾಹೇ i ಮನಾ ಬೋಧಿತಾಂ ಬೋಧಿತಾಂ ಬೋಧತಾಹೇ ॥ ಪರೀ ಸರ್ವಹೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀನಿ ಯೋಗೇಂ ! ಬರಾ ನಿಶ್ಚಯೋ ಪಾವಿಜೇ ಸಾನುರಾಗೇಂ ॥

By searching and searching, is Truth attained; By teaching and teaching, the mind perceives; But all this comes from contact with the good: Great certainty attain through love of them. बहूतां परी कूसरी तत्त्वझाडा । परी अंतरीं पाहिजे तो निवाडा ॥ मना सार साचार तें बेगळें रे । समस्तांमेंथें एक तें आगळें रे ॥

ಬಹೂತಾಂ ಪರೀ ಕೂಸರೀ ತತ್ತ್ವಝಾಡಾ । ಪರೀ ಅಂತರೀಂ ಪಾಹಿಜೀ ತೋ ನಿವಾಡಾ ॥ ಮನಾ ಸಾರ ಸಾಚಾರ ತೇಂ ವೇಗಳೇಂ ರೇ । ಸಮಸ್ತಾಂಮಧೇಂ ಏಕ ತೇಂ ಆಗಳೇಂ ರೇ ॥

With all kinds of skill and pursuit of truth, That decision still is needed within. The true Essence is different, O mind— In the midst of all, It is One and supreme. नव्हे पिंडज्ञानें नव्हे तत्त्वज्ञानें। समाधान कांहीं नव्हे तानमानें॥ नव्हे योगयागें नव्हे मोगत्यागें। समाधान तें सज्जनाचेनि योगें॥

ನವ್ಹೇ ಪಿಂಡಜ್ಞಾ ನೇಂ ನಪ್ಹೇ ತತ್ತ್ವಜ್ಞಾ ನೇಂ ! ಸಮಾಧಾನ ಕಾಂಹೀಂ ನಪ್ಪೇ ತಾನಮಾನೇಂ ॥ ನಪ್ಪೇ ಯೋಗಯಾಗೇಂ ನಪ್ಪೇ ಭೋಗತ್ಮಾಗೇಂ ! ಸಮಾಧಾನ ತೇಂ ಸಜ್ಜ ನಾಚೇನಿ ಯೋಗೇಂ ॥

Not anatomy, philosophy,

Nor musical art contentment brings—

Nor yoga, sacrifice, self-denial:

Contentment comes from contact with the good.

महावाक्य तत्त्वादिकें पंचिकर्णें॥
खुणे पाविजे संतसंगें विवर्णें॥
द्वितीयेसि संकेत जो दाविजेतो।
तया सांडुनी चंदमा भाविजेतो॥

ಮಹಾವಾಕ್ಯ ತತ್ತ್ವಾದಿಕೇಂ ಪಂಚಿಕರ್ಣೇಂ | ಖುಣೇ ಪಾನಿಜೀ ಸಂತಸಂಗೇಂ ವಿವರ್ಣೇಂ || ದ್ವಿತೀಯೇಸಿ ಸಂಕೇತ ಜೋ ದಾನಿಜೀತೋ | ತಯಾ ಸಾಂಡುನೀ ಚಂದ್ರಮಾ ಭಾವಿಜೀತೋ ||

Great words, truths, cosmogony Are known by signs in the company of saints. Who is shown a token when the moon is young, Discards it and perceives the moon. दिसेना जनी तेंचि शोधूनि पाहे। बरें पाहतां गूज तेथेंचि आहे॥ करीं घेऊं जातां कदां आडळेना। जनीं सर्वं कोंदाटलें तें कळेना॥

ದಿಸೇನಾ ಜನೀಂ ತೇಂಚಿ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇ! ಬರೇಂ ಪಾಹತಾಂ ಗೂಜ ತೇಥೇಂಚಿ ಆಹೇ ॥ ಕರೀಂ ಘೇಉಂ ಜಾತಾಂ ಕದಾ ಆಡಳೇನಾ ! ಜನೀಂ ಸರ್ವ ಕೋಂದಾಟಲೇಂ ತೇಂ ಕಳೇನಾ ॥

What is invisible, That search and behold: Search well and the mystery is there alone. Attempt to grasp, and It ever eludes: What is crammed everywhere is not perceived. म्हणे जाणता तो जनीं मूर्ख पाहे । अतर्कास तर्की असा कोण आहे ॥ जनीं मीपणें पाहतां पाहवेना । तथा लक्षितां वेगळें राहवेना ॥

ಮ್ಹಣೀ ಜಾಣತಾ ತೋ ಜನೀಂ ಮೂರ್ಖ ಪಾಹೇ! ಅತರ್ಕಾಸಿ ತರ್ಕೀ ಆಸಾ ಕೋಣ ಆಹೇ ∥ ಜನೀಂ ಮೂಪಣೇಂ ಪಾಹತಾಂ ಪಾಹವೇನಾ! ತಯಾ ಲಕ್ಷಿತಾಂ ವೇಗಳೀಂ ರಾಹವೇನಾ ∥

Who says he knows, is a fool among men; Who can argue the Unarguable? Through egoism, It can't be perceived: Perceiving, one cannot different remain. बहू शास्त्र धुंडाळितां वाड आहे। जया निश्चयो येक तोही न साहे॥ मती मांडती शास्त्रबोधें विरोधें। गती खुंटती ज्ञानबोधें प्रबोधें॥

ಬಹೂ ಶಾಸ್ತ್ರ ಧುಂಡಾಳಿತಾಂ ವಾಡ ಆಹೇ | ಜಯಾ ನಿಶ್ಚಯೋ ಯೇಕ ತೋಹೀ ನ ಸಾಹೇ || ಮತೀ ಭಾಂಡತೀ ಶಾಸ್ತ್ರಬೋಧೇಂ ನಿರೋಧೇಂ | ಗತೀ ಖುಂಟತೀ ಜ್ಞಾ ನಬೋಧೇಂ ಪ್ರಬೋಧೇಂ ||

Shastras, when searched, are many, indeed; And they do not agree on a single point. With teachings at variance, the schools dispute; With the dawn of wisdom, this course doth cease. श्रुती न्याय मीमांसकें तर्कशास्त्रे । स्मृती वेद वेदांतवाक्यें विचित्रें ॥ स्वयें शेष मौनावला स्थीर राहे । मना सर्वे जाणीव सांडुन पाहें ॥

ಶ್ರುತೀ ನ್ಯಾಯ ವಿೂಮಾಂಸಕೇಂ ತರ್ಕಶಾಸ್ತ್ರೇಂ | ಸ್ಮೃತೀ ವೇದ ವೇದಾಂತವಾಕ್ಯೇಂ ವಿಚಿತ್ರೇಂ || ಸ್ವಯೇಂ ಶೇಷ ಮೌನಾವಲಾ ಸ್ಥೀರ ರಾಹೇ | ಮನಾ ಸರ್ವ ಜಾಣೀವ ಸಾಂಡೂನ ಪಾಹೇಂ ||

The Shrutis, Nyaya, Mimamsa, Logic, The Smritis, Vedas, Vedanta, diverse— Shesha himself keeps silent and steady: Discard all pride of knowledge and see. जेणें मिक्षका मिक्षिली जाणिवेची।
तया मोजनाची रुची प्राप्त केंची॥
अहंभाव ज्या मानसींचा विरेना।
तया ज्ञान हें अन्न पोटीं जिरेना॥

ಜೀಣೀಂ ಮಕ್ಷಿಕಾ ಭಕ್ಷಿಲೀ ಜಾಣಿವೇಚೀ । ತಯಾ ಭೋಜನಾಚೀ ರುಚೀ ಸ್ರಾಪ್ತ ಕೈಂಚೀ ॥ ಅಹಂಭಾವ ಜಾೃ ಮಾನಸೀಂಚಾ ವಿರೇನಾ । ತಯಾ ಜ್ಞಾನ ಹೇಂ ಅನ್ನ ಫೋಟೀಂ ಜಿರೇನಾ ॥

Of the pride of knowledge, who has eaten the fly, Whence the relish of the meal to him?

The egoism of whose mind doth not die out,

The food of wisdom his stomach can't digest.

नको रे मना वाद हा खेदकारी।
नको रे मना भेद नानाविकारी॥
नको रे मना शीकऊं प्ढिलांसी।
भहंमाव जो राहिला तुजपासी॥

ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ವಾದೆ ಹಾ ಖೇದಕಾರೀ | ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಭೀದ ನಾನಾವಿಕಾರೀ || ನಕೋ ರೇ ಮನಾ ಶೀಕಊಂ ಪೂಢಿಲಾಂ೩ೀ | ಆಹಂಭಾವ ಜೋ ರಾಹಿಲಾ ತೂಜವಾ೩ೀಂ ||

Away with dispute which yields but grief; Away with difference which so distorts. Do not teach the others, O mind, So long as egoism remains with thee. अहंतागुणें सर्वही दुःख होतें। मुखें बोलिलें ज्ञान तें व्यर्थ जातें॥ सुखी राहतां सर्वही सूख आहे। अहंता तुझी तृंचि शोधूनि पाहें॥

ಆಹಂತಾಗುಣೇಂ ಸರ್ವಹೀ ದುಃಖ ಹೋತೇಂ! ಮುಖೇಂ ಬೋಲಿಲೇಂ ಜ್ಞಾನ ತೇಂ ವೈರ್ಥ ಜಾತೇಂ ॥ ಸುಖೀ ರಾಹತಾಂ ಸರ್ವಹೀ ಸೂಖ ಆಹೇ! ಆಹಂತಾ ತುಝೀ ತೂಂಚಿ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇಂ ॥

Through egoism grief doth all arise The spoken knowledge goes in vain. Abiding in bliss, all is bliss; Search out thy ego thyself, and see. अहंतागुर्णे नीति सांडी विवेकी। अनीतीबळें श्लाघ्यता सर्व लोकीं॥ परी अंतरीं सर्वही साक्ष येते। प्रमाणांतरें बुद्धि सांडुनि जाते॥

ಆಹಂತಾಗುಣೀಂ ನೀತಿ ಸಾಂಡೀ ವಿವೇಕೀ ಆನೀತೀಬಳೇಂ ಶ್ಲಾಘೃತಾ ಸರ್ವ ಲೋಕೀಂ ॥ ಪರಿ ಅಂತರೀಂ ಸರ್ವಹೀ ಸಾಕ್ಷ ಯೇತೇ । ಪ್ರಮಾಣಾಂತರೇಂ ಬುದ್ಧಿ ಸಾಂಡೂನಿ ಜಾತೇ ॥

Through egoism the wise one discards the right; Through power of evil, there is praise from all; But conscience bears evidence within; And yet, the intellect rejects the proof. देहेबुद्धिचा निश्चयो दद जाला । देहातीत तें हीत सांडीत गेला ॥ देहेबुद्धि ते आत्मबुद्धी करावी । सदा संगती सज्जनाची धरावी ॥

ಪೆಪೇಬುದ್ಧಿ ಚಾ ನಿಶ್ಚಯೋ ದೈಢ ಜಾಲಾ । ಪೀಹಾತೀತ ತೇಂ ಹೀತ ಸಾಂಡೀತ ಗೇಲಾ ॥ ಪೀಹೇಬುದ್ಧಿ ತೇ ಆತ್ಮಬುದ್ಧೀ ಕರಾನೀ । ಸದಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ ಧರಾನೀ ॥

The body-notion is rooted firm;
The good transcending the body, he leaves.
Convert "I-am-the-body" into "I-am-the-Self"
Ever hold on to the company of the good.

मनें किएएला वीषयो सोडवावा । मनें देव निर्मूण तो वोळखावा ॥ मनें किएपतां कल्पना ते सरावी । सदा संगती सज्जनाची धरावी ॥

ಮನೇಂ ಕಲ್ಪಿಲಾ ನೀಷಯೋ ಸೋಡವಾವಾ i ಮನೇಂ ದೇವ ನಿರ್ಗೂಣ ತೋ ವೋಳಖಾವಾ ॥ ಮನೇಂ ಕಲ್ಪಿತಾಂ ಕಲ್ಪನಾ ತೀ ಸರಾನೀ । ಸದಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ ಧರಾನೀ ॥

Leave off the object fancied by the mind; The God without attributes recognise. Fancying with the mind, all fancy should cease; Ever hold on to the company of the good. देहादीक प्रपंच हा चिंतियेला।
परी अंतरीं लोभ निश्चीत ठेला॥
हरीचिंतनें मुक्तिकांता वरावी।
सदा संगती सजनाची धरावी॥

ದಿಹಾದೀಕ ಪ್ರಸಂಚ ಹಾ ಚಿಂತಿಯೇಲಾ। ಪರೀ ಅಂತರೀಂ ಲೋಭ ನಿಶ್ಚೀತ ಠೇಲಾ॥ ಹರೀಚಿಂತನೇಂ ಮುಕ್ತಿಕಾಂತಾ ವರಾನೀ। ಸದಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ ಧರಾನೀ॥

One thinks of the body and the rest in this life But greed doth sure abide within. Thinking of the Lord, the freedom-bride wed; Ever hold on to the company of the good. भहंकार विस्तारला या देहाचा। स्त्रियापुत्रमित्रादिकें मोह त्यांचा॥ बळें भ्रांति हे जन्मचिंता हरावी। सदा संगती सज्जनाची धरावी॥

ಆಹಂಕಾರ ನಿಸ್ತಾರಲಾ ಯಾ ದೇಹಾಚಾ | ಸ್ತ್ರಿಯಾಪುತ್ರಮಿತ್ರಾದಿಕೇಂ ಮೋಹ ತ್ಯಾಂಚಾ || ಬಳೇಂ ಭ್ರಾಂತಿ ಹೇ ಜನ್ಮಚಿಂತಾ ಹರಾವೀ || ಸದಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ ಧರಾವೀ ||

Egoism of this body has spread itself—
The fondness for wives and sons and friends.
Get rid of delusion, this worry of birth;
Ever hold on to the company of the good.

बरा निश्चयो शाश्वताचा करावा।
म्हणे दास संदेह तो वीसरावा॥
घडीनें घडी सार्थकाची करावी।
सदा संगती सज्जनाची धरावी॥

ಬರಾ ನಿಶ್ವಯೋ ಶಾಶ್ವತಾಚಾ ಕರಾವಾ | ಮ್ಹ ಣೇ ವಾಸ ಸಂದೇಹ ತೋ ವೀಸರಾವಾ | ಘಡೀನೇಂ ಘಡೀ ಸಾರ್ಥಕಾಚೀ ಕರಾವೀ | ಸದಾ ಸಂಗತೀ ಸಜ್ಜ ನಾಚೀ ಧರಾವೀ |

"Of the Eternal do make quite sure,"
Says Ramdas, "do forget that doubt.
Turn every moment to good account;
Ever hold on to the company of the good."

करी वृत्ति जो संत तो संत जाणा । दुराशागुणें जो नव्हे दैन्यवाणा ॥ उपाधी देहेबुद्धितें वाढवीते । परी सज्जना केविं बाधूँ शके ते ॥

ಕರೀ ವೃತ್ತಿ ಜೋ ಸಂತ ತೋ ಸಂತ ಜಾಣಾ | ಮರಾಶಾಗುಣೇಂ ಜೋ ನಪ್ಪೇ ದೈನ್ಯವಾಣಾ || ಉಪಾಧೀ ದೆಹೇಬುದ್ಧಿ ತೇಂ ವಾಢವೀತೇ | ಶರೀ ಸಜ್ಜ ನಾ ಕೇವಿಂ ಬಾಧೂಂ ಶಕೇ ತೇ ||

Who stills his affections, know he is a saint—Who is not forlorn through evil desire.

Possession doth the body-notion spread;
But how can it ever do harm to the saint?

नसे अंत आनंत संतां पुसावा। अहंकार विस्तार हा नीरसावा॥ गुणेंबीण निर्मृण तो आठवावा। देहेबुद्धिचा आठवो नाठवावा॥

ನಸೇ ಅಂತ ಆನಂತ ಸಂತಾಂ ಪ್ರಸಾವಾ | ಅಹಂಕಾರ ಪಿಸ್ತಾರ ಹಾ ನೀರಸಾವಾ || ಗುಣೇಂವೀಣ ನಿರ್ಗಾಣ ತೋ ಆಠವಾವಾ | ದೇಹೇಬುದ್ಧಿಚಾ ಆಠವೋ ನಾಠವಾವಾ ||

About the endless Eternal, ask the saints; To the spread of egoism, do put an end; The One without attributes, do contemplate; I am the body – this memory forget. देहेबुद्धि हे ज्ञानबोधें त्यजावी । विवेकें तये वस्तुची भेटि ध्यावी ॥ तदाकार हे वृत्ति नाहीं स्वभावें । म्हणोनी सदा तेंचि शोधीत जावें ॥

ದೀಹೇಬುದ್ಧಿ ಹೇ ಜ್ಞಾನಬೋಧೀಂ ತ್ಯಜಾನೀ | ವಿವೇಕೇಂ ತಯೇ ವಸ್ತುಚೀ ಭೇಟಿ ಘ್ಯಾನೀ || ತದಾಕಾರ ಹೇ ವೃತ್ತಿ ನಾಹೀಂ ಸ್ವಭಾವೇಂ | ಮ್ಲ ಜೋನೀ ಸದಾ ತೇಂಚಿ ಶೋಧೀತ ಜಾವೇಂ ||

Through wisdom, the body-notion discard; Through discrimination, the Eternal meet. The affections, by nature, are not of that form; Hence go on searching for That Itself. असे सार साचार तें चे रिलेंसे। इहीं लोचनीं पाहतां दश्य मासे॥ निरामास निर्मृण तें आकळेना। अहंतागुणें कल्पितांही कळेना॥

ಅಸೇ ಸಾರ ಸಾಚಾರ ತೀ೦ ಚಿನೀರಿಲೇ೦ಸೇ। ಇಹೀ೦ ಲೋಚನೀ೦ ಪಾಹತಾ೦ ದೃಶೃ ಭಾಸೀ॥ ನರಾಭಾಸ ನರ್ಗೂಣ ತೀ೦ ಆಕಳೀನಾ। ಆಹ೦ತಾಗುಣೀ೦ ಕಲ್ಪಿತಾ೦ಹೀ ಕಳೇನಾ॥

What is the Essence true is hid; Seeing with these eyes, the manifest appears; The Formless and Attributeless can't be grasped, Through egoism, though fancied, can't be known. स्फुरे वीषयीं कल्पना ते अविद्या। स्फुरे ब्रह्म रे जाण माया सुविद्या॥ मुळीं कल्पना दों स्पें तेचि जाली। विवेकें तरी स्वस्वरूपीं मिळाली॥

ಸ್ಫುರೇ ವೀಷಯಾಂ ಕಲ್ಪನಾ ತೇ ಅವಿದ್ಯಾ । ಸ್ಫುರೇ ಬ್ರಹ್ಮ ರೇ ಜಾಣ ಮಾಯಾ ಸುವಿದ್ಯಾ ॥ ಮುಳೀಂ ಕಲ್ಪನಾ ದೋಂ ರುಪೇಂ ತೇಚಿ ಜಾಲೀ । ವಿವೇಕೇಂ ತರೀ ಸ್ವಸ್ಪರೂಪೀಂ ಮಿಳಾಲೀ ॥

Springing from objects, that fancy is ignorance; What springs from the Eternal, as wisdom know. From the start, has fancy had two forms, And yet, with judgment, it is merged in the Self.

स्वरूपीं उदेला अहंकारराहो । तेणें सर्व आच्छादिलें न्योम पाहो ॥ दिशा पाहतां ते निशा वाढताहे । विवेकें विचारें विवंचुनि पाहें ॥

ಸ್ವರೂಪೀಂ ಉದೇಲಾ ಅಹಂಕಾರರಾಹೋ! ತೆಣೀಂ ಸರ್ವ ಆಚ್ಛಾದಿಲೇಂ ವ್ಯೋಮ ಪಾಹೋ ॥ ದಿಶಾ ಪಾಹತಾಂ ತೇ ನಿಶಾ ವಾಢತಾಹೇ! ವಿವೇಕೇಂ ವಿಚಾರೇಂ ನಿವಂಚೂನಿ ಪಾಹೇಂ॥

The Rahu of egoism has dawned in the Self; Behold! It has covered the entire sky. Looking about, the night extends; With judgment and thought, consider and see. जया चक्षुने लक्षितां लक्षवेना ॥ मवा मक्षितां रक्षितां रक्षवेना ॥ क्षयातीत तो अक्षयो मोक्ष देतो । दयादक्ष तो साक्षिनं पक्ष घेतो ॥

ಜಯಾ ಚಕ್ಷುನೇಂ ಲಕ್ಷಿತಾಂ ಲಕ್ಷವೇನಾ ॥ ಭವಾ ಭಕ್ಷಿತಾಂ ರಕ್ಷಿತಾಂ ರಕ್ಷವೇನಾ ॥ ಕ್ಷಯಾತೀತ ತೋ ಆಕ್ಷಯೀ ಮೋಕ್ಷ ದೇತೋ ! ದಯಾದಕ್ಷ ತೋ ಸಾಕ್ಷಿನೇಂ ಪಕ್ಷ ಘೇತೋ ॥

Whom, trying to see, the eye cannot see; Swallowed by Whom life can't be saved; Beyond death, unending liberation He gives; In mercy skilled, He takes sides to save. विधी निर्मितां लीहितो सर्व भाळीं।
परी लीहितो कोण त्याचे कपाळीं॥
हरू जाळिता लोक संहारकाळीं।
परी शेवटीं शंकरा कोण जाळी॥

ವಧೀ ಸರ್ಮಿತಾಂ ಲೀಹಿತೋ ಸರ್ವ ಭಾಳೀಂ : ಪರೀ ಲೀಹಿತೋ ಕೋಣ ತ್ಯಾಚೇ ಕಪಾಳೀಂ : ಹರೂ ಜಾಳಿತೋ ಲೋಕ ಸಂಹಾರಕಾಳೀಂ : ಪರೀ ಶೇವಟೀಂ ಶಂಕರಾ ಕೋಣ ಜಾಳೀ !!

Brahma, creating, writes on foreheads all; But, on his forehead, who doth write? Hara, destroying, burns up the worlds; But who burns Shankara in the end? जगीं द्वादशादित्य ते रुद्ध अक्का। असंख्यात संख्या करी कोण शका॥ जगीं देव धुंडाळितां आढळेना। जनीं मुख्य तो कोण कैसा कळेना॥

ಜಗೀಂ ದ್ವಾದಶಾದಿತ್ಯ ತೇ ರುದ್ರ ಅಕ್ರಾ ! ಅಸಂಖ್ಯಾತ ಸಂಖ್ಯಾ ಕರೀ ಕೋಣ ಶಕ್ರಾ !! ಜಗೀಂ ದೇವ ಧುಂಡಾಳಿತಾರಿ ಆಢಳೀನಾ ! ಜನೀಂ ಮುಖ್ಯ ತೋ ಕೋಣ ಕೈಸಾ ಕಳೇನಾ !!

The twelve suns, those Rudras eleven, Indras without number—who can count? Seeking in the world, one cannot find God; Who the Chief, how He is, one doth not know. तुटेना फुटेना कदा देवराणा । चळना ढळेना कदा देन्यवाणा ॥ कळना कळेना कदा लोचनासी । वसेना दिसेना जनीं मीपणासी ॥

ತುಟೀನಾ ಫುಟೀನಾ ಕದಾ ದೀವರಾಣಾ | ಆಳೀನಾ ಢಳಿ∘ನಾ ಕದಾ ವೈನೄವಾಣಾ || ಕಳೀನಾ ಕಳೀನಾ ಕದಾ ಲೋಚನಾಸೀ | ವಸೀನಾ ದಿಸೀನಾ ಜನೀ೦ ವಿೂಪಣಾಸೀ ||

The King of Gods never breaks, nor bursts, Nor moves, nor wavers, nor is ever forlorn; Unknowable, unknowable ever to the eye, Abides not, appears not among egoistic men. जया मानला देव तो पूजिताहे।
परी देव शोधूनि कोणी न पाहे॥
जगीं पाहतां देव कोट्यानुकोटी।
जया मानली भक्ति जे तेचि मोठी॥

ಜಯಾ ಮಾನಲಾ ದೇವ ತೋ ಪೂಜಿತಾಹೇ! ಪರೀ ದೇವ ಶೋಧೂನಿ ಕೋಣೀ ನ ಪಾಹೇ॥ ಜಗೀಂ ಪಾಹತಾಂ ದೇವ ಕೋಟ್ಯಾ ನುಕೋಟೀ । ಜಯಾ ಮಾನಲೀ ಭಕ್ತಿ ಜೀ ತೇಚಿ ಮೋಠೀ ॥

The god one likes doth one worship,
But the one true God none searches out.
In the world, there are gods—crores on crores;
The devotion one likes one deems the best.

तिन्ही लोक जेथून निर्माण जाले । तया देवरायासि कोणी न बोले॥ जगीं थोरला देव तो चोरलासे। गुरूवीण तो सर्वथाही न दीसे॥

ತಿಸ್ಹೀ ಲೋಕ ಜೀಥೂನ ನಿರ್ಮಾಣ ಜಾಲೇ | ತಯಾ ದೇವರಾಯಾಸಿ ಕೋಣೀ ನ ಬೋಲೀ ∥ ಜಗೀಂ ಥೋರಲಾ ದೇವ ತೋ ಚೋರಲಾಸೇ | ಗುರೂವೀಣ ತೋ ಸರ್ವಥಾಹೀ ನ ದೀಸೇ ∥

Whence all three worlds did come into being— 'Of that King of Gods no one doth speak.

The greatest God in the world is hid;
Without the Guru, He can never be seen:

गुरू पाइतां पाइतां रूस कोटी। बहुसार मंत्रावळी शक्ति मोठी॥ मनीं कामना चेटकें घातमाता। जनीं व्यर्थ रे तो नब्हे मुक्तिदाता॥

ಗುರೂ ಪಾಹತಾಂ ಪಾಹತಾಂ ಲಕ್ಷ ಕೋಟೀ। ಬಹುಸಾಲ ಮಂತ್ರಾವಳೀ ಶಕ್ತಿ ಮೋಠೀ ॥ ಮನೀಂ ಕಾಮನಾ ಬೇಟಕೇಂ ಧಾತಮಾತಾ। ಜನೀಂ ವ್ಯರ್ಥ ರೇ ತೋ ನವ್ಹೇ ಮುಕ್ತಿದಾತಾ॥

Behold! There are teachers—lakhs and crores, With many a charm and power great; In mind, desire, deceit, conceit.

Of no use, not the giver of freedom he.

नव्हे चेटकी चाळकू द्रव्यभोंदू। नव्हे निंदकू मत्सरू मक्तिमंदू॥ नव्हे उन्मत् वेसनी संगबाधू। जगीं ज्ञानिया तोचि साधू अगाधू॥

ನೆಪ್ಪೇ ಚೇಟಕೀ ಚಾಳಕೂ ದ್ರವ್ಯಭೋಂದೂ। ನೆಪ್ಪೇ ನಿಂದಕೂ ಮತ್ಸರೂ ಭಕ್ತಿ ಮಂದೂ ॥ ನೆಪ್ಪೇ ಉನ್ಮತೂ ವೇಸನೀ ಸಂಗಬಾಧೂ। ಜಾಗೀಂ ಜ್ಞಾನಿಯಾ ತೋಚಿ ಸಾಧೂ ಆಗಾಧೂ॥

Not a cheat, or trickster, or swindler he, Not reviling, jealous, lacking in faith, Not haughty, vicious, whose contact spells harm— The wise one he, the saint profound. नन्हे वाउगी चाहुटी काम पोटीं। क्रियेवीण वाचाळता तेचि मोठी॥ मुखें बोलिल्यामारिखें चालताहे। मना सद्गुरू तोचि शोधूनि पाहे॥

ನೆವ್ಹೇ ವಾಉಗೀ ಚಾಹುಟೀ ಕಾಮ ಪೋಟೀಂ ! ಕ್ರಿಯೇವೀಣ ವಾಚಾಳತಾ ತೇಚಿ ಮೋಠೀ !! ಮುಖೇಂ ಬೋಲಿಲ್ಮಾ ಸಾರಿಖೇಂ ಚಾಲತಾಹೇ ! ಮನಾ ಸದ್ದು ರೂ ತೋಚಿ ಶೋಧೂನಿ ಪಾಹೇ !!

Not prattling in vain, desire in mind, Without the deed, eloquence great; Who practises even as he doth preach— O mind, seek that good Teacher himself. जनीं भक्त ज्ञानी विवेकी विरागी।
कृपाळू मनस्वी क्षमावंत योगी॥
प्रभू दक्ष व्युत्पन्न चातुर्य जाणे।
तयाचेनि योगें समाधान बाणे॥

ಜನೀಂ ಭಕ್ತ ಜ್ಞಾ ನೀ ವಿವೇಕೀ ವಿರಾಗೀ। ಕೃಪಾಳೂ ಮನಸ್ತೀ ಕ್ಷಮಾವಂತ ಯೋಗೀ॥ ಪ್ರಭೂ ದಕ್ಷ ವ್ಯುತ್ಪನ್ನ ಚಾತುರ್ಯ ಜಾಣೀ। ತಯಾಚೇನಿ ಯೋಗೇಂ ಸಮಾಧಾನ ಬಾಣೀ॥

Devoted, wise, with judgment, dispassionate, Gracious, controlled, forgiving, meditating, Mighty, expert, learned and skilful—By contact with him, contentment accrues.

नक्हे तेंचि जालें नसे तेंचि आलें। कळों लागेलें सज्जनाचेनि बोलें॥ अनिर्वाच्य तें वाच्य वाचें वदावें। मना संत आनंत शोधीत जावें॥

ನವ್ಹೇ ತೇಂಚಿ ಜಾಲೇಂ ನಸೇ ತೇಂಚಿ ಅಲೇಂ } ಕಳೋಂ ಲಾಗಲೇಂ ಸಜ್ಜ ನಾಚೇನಿ ಬೋಲೇಂ ॥ ಆನಿರ್ವಾಚ್ಯ ತೇಂ ವಾಚ್ಯ ವಾಚೇಂ ವದಾವೇಂ } ಮನಾ ಸಂತ ಆನಂತ ಶೋಧೀತ ಜಾವೇಂ ॥

What is not, has become; what is not, has come; Is being known through the words of the good. Indescribable That, do speak of It; O mind, go on seeking Eternal Peace.

लपावें अती आदरें रामरूपीं। भयातीत निश्चीत ये स्वस्वरूपीं॥ कदा तो जनीं पाहतांही दिसेना। सदा ऐक्य तो मिन्नमावें वसेना॥

ಲಪಾನೇಂ ಆತೀ ಆದರೇಂ ರಾವುರೂಪೀಂ i ಭಯಾತೀತ ಸಿಶ್ಚೀತ ಯೇ ಸೃಸ್ವರೂಪೀಂ ॥ ಕದಾ ತೋ ಜನೀಂ ಪಾಹತಾಂಹೀ ದಿಸೇನಾ i ಸದಾ ಐಕೃ ತೋ ಭಿನೃಭಾವೇಂ ವಸೇನಾ ॥

Hide with great love in the form of Ram, Transcending fear, steady in the Self. Among men, though sought, He never appears: United ever, not in separateness, abides. सदा सर्वदा राम सन्नीध आहे। मना सज्जना सत्य शोधून पाहें॥ अखंडीत भेटी रघूराजयोगू। मना सांडिं रे मीपणाचा वियोगू॥

ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ರಾಮ ಸನ್ನೀಧ ಆಹೇ। ಮನಾ ಸಜ್ಜ ನಾ ಸತ್ಯ ಶೋಧೂನ ಪಾಹೇಂ॥ ಅಖಂಡೀತ ಭೇಟೀ ರಘೂರಾಜಯೋಗೂ। ಮನಾ ಸಾಂಡಿಂ ರೇ ಮಿೂಪಣಾಚಾ ವಿಯೋಗೂ॥

Ever ever Ram is near;
O virtuous mind, seek out the Truth.
Unbroken the meeting and union with Ram;
Separation caused by the ego reject.

भुतें पिंडब्रह्मांड हें ऐक्य आहे। परी सर्वही स्वस्वरूपीं न साहे॥ मना भासलें सर्व कांहीं पहावें। परी संग सोहूनि सुखें रहावें॥

ಭುತೇಂ ಪಿಂಡಬ್ರಹ್ಮಾಂಡ ಹೇಂ ಐಕ್ಯ ಆಹೇ। ಪರೀ ಸರ್ವಹೀ ಸ್ವಸ್ವರೂಪೀಂ ನ ಸಾಹೇ॥ ಮನಾ ಭಾಸಲೇಂ ಸರ್ವ ಕಾಂಹೀಂ ಪಹಾವೇಂ। ಪರೀ ಸಂಗ ಸೋಡೂನಿ ಸೂಖೇಂ ರಹಾವೇಂ॥

Elements, body and universe are one, But all these are different from the Self. O mind, do see whatever appears; But shunning attachment, in bliss abide. देहेमान हें ज्ञानशस्त्रें खुडावें। विदेहीपणें मक्तिमार्गेचि जावें॥ विरक्तीबळें निद्य संवें त्यजावें। परी संग सोडुनि सृखें रहावें॥

ದೇಹೇಭಾನ ಹೇಂಜ್ಞಾನಶಸ್ತ್ರೇಖುಡಾವೇಂ≀ ವಿವೇಹೀಪಣೇಂಭಕ್ತಿ ಮಾರ್ಗೇಂಚಿ ಜಾವೇಂ∥ ವಿರಕ್ತೀಬಳೇಂ ನಿಂದ್ಯ ಸರ್ವೈ ತ್ಯಜಾವೇಂ! ಪರೀ ಸಂಗ ಸೋಡೂನಿ ಸೂಖೇಂ ರಹಾವೇಂ∥

The body-notion sever with wisdom's sword; Forgetting the body, tread devotion's path: What all is blameworthy, with judgment discard; But shunning attachment, in bliss abide.

मही निर्मिली देव तो ओळखावा। जया पाहतां मोक्ष तत्काळ जीवा॥ तया निर्गुणालागिं गूगीं पहावें। परी संगे सोडुनि सूखें रहावें॥

ಮಹೀ ನಿರ್ಮಿಲೀ ದೇವ ತೋ ಓಳಖಾವಾ | ಜಯಾ ಪಾಹತಾಂ ಮೋಕ್ಷ ತತ್ತಾಳ ಜೀವಾ ॥ ತಯಾ ನಿರ್ಗುಣಾಲಾಗಿಂ ಗೂಣೀಂ ಪಹಾವೇಂ | ಪರೀ ಸಂಗ ಸೋಡೂನಿ ಸೂಖೇಂ ರಹಾವೇಂ ॥

Who created the earth, that God recognise, Seeing Whom means instant freedom for the soul. That attributeless One, in attributes behold; But shunning attachment, in bliss abide. नव्हे कार्यकर्ता नव्हे सृष्टिमर्ता।
परेहूनि पर्ता न लिंपे विवर्ता॥
तया निर्विकल्पासि कल्पीत जावे।
परी संग सोडूनि सूखें रहावें॥

ನನ್ಹೇ ಕಾರ್ಯಕರ್ತಾ ನನ್ಹೇ ಸೃಷ್ಟಿಭರ್ತಾ | ಪರೀತಾಗಿ ಪರ್ತಾ ನ ಲಿಂಪೇ ವಿವರ್ತಾ || ತಯಾ ನಿರ್ನಿಕಲ್ಪಾಸಿ ಕಲ್ಪೀತ ಜಾವೇಂ | ಪರೀ ಸಂಗ ಸೋಡೂನಿ ಸೂಖೀಂ ರಹಾವೇಂ ||

Not the doer of the deed, not creation's support, Beyond the silent voice, by illusion untouched, The Undifferentiated—imagine Him; But shunning attachment, in bliss abide.

देहेबुद्धिचा निश्चयो ज्या ढळेना। तया ज्ञान कल्पांतकाळीं कळेना॥ परम्रह्म तें मीपणें आकळेना। मनीं शुन्य अज्ञान हें मावळेना॥

ದೇಹೇಬುದ್ಧಿ ಚಾ ನಿಶ್ಚಯೋ ಜ್ಯಾ ಢಳೇನಾ। ತಯಾ ಜ್ಞಾನ ಕಲ್ಪಾಂತಕಾಳೀಂ ಕಳೇನಾ॥ ಪರಬ್ರಹ್ಮ ತೇಂ ಮೂಪಣೀಂ ಆಕಳೇನಾ। ಮನೀಂ ಶೂನೈ ಅಜ್ಞಾನ ಹೇಂ ಮಾವಳೇನಾ॥

Whose body-notion is strong and doth not fail, He can't attain wisdom even at the end of an Age. The Eternal, due to egoism, cannot be grasped; The vacuous ignorance in the mind ceaseth not. मना ना कळे ना ढळे रूप ज्याचें। दुजेवीण तें ध्यान सर्वोत्तमाचें॥ तया खूण ते हीन दृष्टांत पाहे। तेथें संग निःसंग दोनी न साहे॥

ಮನಾ ನಾ ಕಳೇ ನಾ ಥಳೇ ರೂಪ ಜ್ಯಾ ಚೀಂ। ದುಜೇನೀಣ ತೇಂ ಧ್ಯಾನ ಸರ್ವೋತ್ತಮಾಚೇಂ॥ ತಯಾ ಖೂಣ ತೇಂ ಹೀನ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಪಾಹೇ। ತೆಥೇಂ ಸಂಗ ನಿಃಸಂಗ ದೋನೀ ನ ಸಾಹೇ॥

Whose form can't be grasped and changeth not, Unequalled the meditation of the Supreme One. Any sign or example is inadequate; Attachment, detachment are both out of place. नब्हे जाणता नेणता देवराणा।
नये वर्णितां वेदशास्त्रां पुराणां॥
नब्हे दृश्य अदृश्य साक्षी तयाचा।
श्रुती नेणती नेणती अंत त्याचा॥

ನವ್ಹೇ ಜಾಣತಾ ನೇಣತಾ ದೇವರಾಣಾ। ನಯೇ ವರ್ಣೀತಾಂ ವೇದಶಾಸ್ತ್ರಾಂ ಪುರಾಣಾಂ॥ ನವ್ಹೇ ದೈಶ್ಯ ಅದೃಶ್ಯ ಸಾಕ್ಷೀ ತಯಾಚಾ। ಶ್ರುತೀ ನೇಣತೀ ನೇಣತೀ ಅಂತ ತ್ಯಾಚಾ॥

Not knowing or unknowing is the King of Gods; Vedas, Shastras, Puranas can't describe. Not visible or invisible is the Witness that is He; His limits the Shrutis know not, know not. वसे हृद्यीं देव तो कोण कैसा।
पुसे आदरें साधकू प्रश्न ऐसा॥
देहे टाकितां देव कोठें रहातो।
परी मागुता ठाव कोठें पहातो॥

ವಸೇ ಹೃದಯಾಂ ದೇವ ತೋ ಕೋಣ ಕೈಸಾ! ಪುಸೇ ಆದರೇಂ ಸಾಧಕೂ ಪ್ರಶ್ನ ಐಸಾ ॥ ದೇಹೇ ಟಾಕಿತಾಂ ದೇವ ಕೋಠೇಂ ರಹಾತೋ ಪರೀ ಮಾಗುತಾ ಠಾವ ಕೋಠೇಂ ಪಹಾತೋ॥

<sup>&</sup>quot;Who and how the God that abides in the heart?" The disciple asks such a question with regard. "When the body is left, where doth God remain? And, later, where doth He seek His abode?"

वसे हृदयीं देव तो जाण ऐसा। नमाचेपरी व्यापकू जाण तैसा॥ सदा संचला येत ना जात कांहीं। तयावीण कोठें रिता ठाव नाहीं॥

ವಸೇ ಹೃದಯಿಗಾಂ ದೇವ ತೋ ಜಾಣ ಐಸಾ | ನಭಾಚೇಪರೀ ವ್ಯಾಪಕೂ ಜಾಣ ತೈಸಾ || ಸದಾ ಸಂಚಲಾ ಯೇತ ನಾ ಜಾತ ಕಾಂಹೀಂ ; ತಯಾವೀಣ ಕೋಠೀಂ ರಿತಾ ಠಾವ ನಾಹೀಂ ||

Know that God thus abides in the heart— Like ether, all-immanent, so know thou. Ever-existent; nor comes nor goes; Without Him vacant spot there is none. नमीं वावरे जो अणूरेणु कांहीं। रिता ठाव या राघेवेंवीण नाहीं॥ तया पाहतां पाहतां तेंचि जालें। तेथें लक्ष आलक्ष सर्वें बुडालें॥

ನಭೀಂ ವಾವರೇ ಜೋ ಆಣೂರೇಣು ಕಾಂಹೀಂ | ರಿತಾ ಠಾವ ಯಾ ರಾಘವೇಂವೀಣ ನಾಹೀಂ || ತಯಾ ಪಾಹತಾಂ ಪಾಹತಾಂ ತೇಂಚಿ ಜಾಲೇಂ | ತೇಥೇಂ ಲಕ್ಷ ಆಲಕ್ಷ ಸರ್ವೈ ಬುಡಾಲೇಂ ||

The motes which, in ether, move about— Even there, without Ram, is no vacant spot. Seeing Him and seeing, one becomes Himself; There, seen and unseen, all are drowned. नभासारिखें रूप या राघवाचें। मनीं चिंतितां मूळ तूटे भवाचें॥ तया पाहतां देहबुद्धी उरेना। सदा सर्वदा आर्त पोटीं पुरेना॥

ನಭಾಸಾರಿಖೇಂ ರೂಪ ಯಾ ರಾಘವಾಚೇಂ | ಮನೀಂ ಚಿಂತಿತಾಂ ಮೂಳ ಕೂಟೇ ಭವಾಚೇಂ || ಕಯಾ ಪಾಹತಾಂ ದೇಹಬುದ್ದೀ ಉರೇನಾ | ಸದಾ ಸರ್ವದಾ ಆರ್ತ ಪೋಟೀಂ ಪುರೇನಾ ||

Like ether is the form of this Ram; Thinking of Him uproots worldly life. Seeing Him, the body-notion doth cease: The desire to see is never quenched. नमें ध्यापिलें सर्व सृष्टीस आहे । रघूनायका ऊपमा ते न साहे ॥ दुजेवीण तो तोचि तो हा स्वमावें । तया ब्यापकृ व्यर्थ कैसें म्हणावें॥

ನೆಭೇಂ ವ್ಯಾಪಿಲೀಂ ಸರ್ವ ಸೃಷ್ಟೀಸ ಆಹೇ | ರಘೂನಾಯಕಾ ಊಪಮಾ ತೇನ ಸಾಹೇ || ದುಜೀವೀಣ ತೋ ತೋಚಿ ತೋ ಹಾ ಸ್ವಭಾವೇಂ | ತಯಾ ವ್ಯಾಪಕೂ ವ್ಯರ್ಥ ಕೈಸೇಂ ಮ್ಹ ಣಾವೇಂ ||

Ether pervades the creation entire;
To Ram the analogy does not apply.
Without a second, by nature, He is one;
How can He, in vain, be said to pervade?

अतो जीर्ण विस्तीर्ण तें रूप आहे। तेथें तर्कसंपर्क तोही न साहे॥ अतो गूढ तें दृढ तत्काळ सोपें। दुजेवीण जे खूण स्वामीप्रतापें॥

ಅತೀ ಜೀರ್ಣ ವಿಸ್ತೀರ್ಣ ತೇಂ ರೂಪ ಅಹೇ। ತೆಥೇಂ ತರ್ಕಸಂಪರ್ಕ ತೋಹೀ ನ ಸಾಹೇ॥ ಅತೀ ಗೂಢ ತೇಂ ದೃಢ ತತ್ಕಾಳ ಸೋಪೇಂ। ದುಜೀವೀಣ ಜೇ ಖೂಣ ಸ್ವಾಮಿನಪ್ರತಾಪೇಂ॥

Most ancient, extensive is that form;
It doth not admit of argument in the least.
Most secret, but can be attained with ease—
By valour of the Teacher: "No second" the sign.

कळे आकळे रूप तें ज्ञान होतां। तेथें आटली सर्वसाक्षी-अवस्था॥ मना उम्मनी शब्द कुंठीत राहे। तो गे तोचि तो राम सर्वत्र पाहे॥

ಕಳೇ ಆಕಳೇ ರೂಪ ತೇಂ ಜ್ಞಾನ ಹೋತಾಂ। ತೇಥೇಂ ಆಟಲೀ ಸರ್ವಸ್ತಾಕ್ಷೀ-ಅವಸ್ಥಾ ॥ ಮನಾ ಉನ್ಮನೀ ಶಬ್ದ ಕುಂಠೀತ ರಾಹೇ। ತೋ ಗೇ ತೋಚಿ ತೋ ರಾವು ಸರ್ವತ್ರ ಪಾಹೇ॥

With wisdom, the form is known and grasped; There dries up the state of the Witness of all; The mind is no more; speech silent remains. Lo | That is the Ram throughout—behold! कदा ओळखीमाजिं दूजें दिसेना। मनीं मानसीं द्वैत कांहीं वसेना॥ बहूतां दिसां आपुळी भेटि झाळी। विदेहीपणे सर्व काया निवाळी॥

ಕದಾ ಓಳಖೀಮಾಜಿಂ ದೂ ಜೀಂ ದಿಸೇಸಾ | ಮಾೀಂ ಮಾನಸೀಂ ದ್ವೈತ ಕಾಂಹೀಂ ವಸೇನಾ || ಬಹೂತಾಂ ದಿಸಾಂ ಆಫುಲೀ ಭೇಟಿ ಝೂಲೀ | ವಿದೇಹೀಪಣೀಂ ಸರ್ವ ಕಾಯೂ ನಿವಾಲೀ ||

With realisation, no second appears; In the mind is no duality whatever; After many days, has your meeting occurred; The body forgotten, the whole body has cooled. मना गूज रे तूज हें प्राप्त जालें।
परी अंतरीं पाहिजे यरन केले॥
सदा श्रवणें पाविजे निश्रयासी।
धरीं सजनीं संगती धन्य होसी॥

ಮನಾ ಗೂಜ ರೀ ತೂಜ ಹೇಂ ಪ್ರಾಪ್ತ ಜಾಲೇಂ∣ ಪರೀ ಅಂತರೀಂ ಪಾಹಿಜೀ ಯುತ್ತ ಕೇಲೇ ॥ ಸದಾ ಶ್ರವಣೀಂ ಪಾವಿಜೀ ನಿಶ್ಚಯಾಸೀ | ಧರೀಂ ಸಜ್ಜ ನೀಂ ಸಂಗತೀ ಧನೃ ಹೋಸೀ ॥

O mind, this secret you have got, But you must make the effort within. Through constant hearing, conviction attain; Stick to the company of the good, and be blessed. मना सर्वही संग सोडूनि द्यावा। भत्ती आदेरें सज्जनाचा धरावा॥ जयाचेनि संगें महादुःख मंगे। जनीं साधेनेंबीण सन्मांग लागे॥

ಮನಾ ಸರ್ವಹೀ ಸಂಗ ಸೋಡೊನಿ ದ್ಯಾವಾ | ಅತೀ ಆದರೇಂ ಸಜ್ಜ ನಾಚಾ ಧರಾವಾ || ಜಯಾಚೇನಿ ಸಂಗೇಂ ಮಹಾದುಃಖ ಭಂಗೇ | ಜನೀಂ ಸಾಧನೇಂನೀಣ ಸನ್ಮಾರ್ಗ ಲಾಗೇ ||

O mind, attachment all discard; Hold on, with love, to contact with the good: Through which contact great sorrow doth cease; Without practice, the path of virtue is reached. मना संग हा सर्व संगास तोडी।
मना संग हा मोक्ष तत्काळ जोडी॥
मना संग हा साधकां शीघ्र सोडी।
मना संग हा द्वैत निःशेष मोडी॥

ಮನಾ ಸಂಗ ಹಾ ಸರ್ವ ಸಂಗಾಸ ತೋಡೀ | ಮನಾ ಸಂಗ ಹಾ ಮೋಕ್ಷ ತತ್ಕಾಳ ಜೋಡೀ || ಮನಾ ಸಂಗ ಹಾ ಸಾಧಕಾಂ ಶ್ರೀಘ್ರ ಸೋಡೀ ! ಮನಾ ಸಂಗ ಹಾ ದೈೃತ ನೀಶೇಷ ಮೋಡೀ ||

This contact all attachment breaks; This contact at once liberation secures; This contact practicians quick doth free; This contact duality quite uproots. मनाचीं शतें ऐकतां दोष जाती। मत्तीमंद ते साधना योग्य होती॥ चढे ज्ञान वैराग्य सामर्थ्य अंगीं। म्हणे दास विश्वासतां मुक्ति मोगी॥

ಮನಾಚೀಂ ಶತೇಂ ಐಕತಾಂ ಮೋಷ ಜಾತೀ। ಮತೀಮಂದ ತೇ ಸಾಧನಾ ಯೋಗ್ಯ ಹೋತೀ॥ ಚಢೇ ಜ್ಞಾನ ವೈರಾಗ್ಯ ಸಾಮರ್ಥ್ಯ ಅಂಗೀಂ। ಮ್ಹ ಣೀ ದಾಸ ವಿಶ್ವಾಸತಾಂ ಮುಕ್ತಿ ಭೋಗೀ॥

Mind's Psalms being heard, faults disappear The dull-witted fit for practice become; Wisdom, dispassion and power increase; Says Ramdas, "Believing, freedom enjoy." जय जय रघुवीर समर्थ

ಜಯ ಜಯ ರಘುವೀರ ಸಮರ್ಥ

Victory, Victory to Almighty Ram!

The Psalms are addressed to the mind, because it is the mind which can lead alike to bondage and liberation.

According to one account, the entire body of Psalms was dictated by the Samarth to his disciple Kalyana Swami in three hours on a single night. The members of the Order, when they go out for *bhiksha*, sing a psalm before each house, take what is given—it may be nothing or worse,—end up with "Jaya Jaya Raghuvira Samarth!", proceed to the next house and repeat the process.

The Marathi original is in the *bhujanga prayata vritta*, each line consisting of four feet, each foot consisting one short syllable followed by two long ones. The nearest approach to this in English is the anapaestic tetrametre, each foot containing two unaccented syllables and an accented one.

The original contains a number of words which look as if they have been mis-spelt, for example, आनंत for अनंत, वीचार for विचार and के for देह. The spelling in all such cases really follows the exigencies of metre.

# श्री चित्रापूर मठाचीं इतर प्रकाशनं

- Saartha Shivananda Lahari (Sanskrit-Konkani)
   By H. H. Shrimat Anandashram Swamiji
- 2. Sandhyavandanavu (Kannada)
- 3. Sandhyavandana (English)
- 4. Atha Devataarchana Vidhi\* (Sanskrit)
- 5. Fifty Years of Bilss\* (English)
  By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- 6. Thus Spake Our Guru\* (English) By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- Guru Gita\*
   By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- 8. Gayatri\*
  - By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- 9. Dharma\*
  - By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- 10. Prayers\*
  - By Dr. Gopal S. Hattiangdi
- Hymn of Illumination\*
   By Dr. Gopal S. Hattiangdi

- 12. Gleanings from Guru Gita By V. Rajgopal Bhat
- Our Sanskaras 13. By V. Rajgopal Bhat
- Panday Gita 14.
- By V Rajgopal Bhat Sadguru Bodhamruta 15.
- By V. Rajgopal Bhat 16. Pancharatna Haripaatha By V. Rajgopal Bhat
- 17. श्री गीताम्मा\* (Konkani) By Pandurang N. Nadkami
- श्री चित्रापूर नित्यपाठ 18.
- आनंदबोधामृत (Konkani) 19. अथ देवतार्चनविधिः (Reprint-Sanskrit) 20.
  - \* Publications presently out of print.

